

# Vaisnava śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Thākura ke

Kommentar von seiner göttlichen Gnade Śrī Śyāma Dāsa Bābājī Mahārāja





Von Seiner Göttlichen Gnade Gaudīya Gosthi Pati Paramahamsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda

Durch die grundlose Barmherzigkeit von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda Jagadguru, wurde dieses Buch von Seiner Göttlichen Gnade Śri Shyam Das Babajī Mahārāja zusammengestellt







Wir beten zu allen Sarasvatī Gaudiya Vaisnavas, den mächtigsten und mitfühlendsten Mitstreitern im Gefolge von Sri Caitanya Mahāprabhu, dass sie uns für immer unter ihren göttlichen Lotosfüßen beschützen und uns helfen, ihre Aufträge mit Demut und Liebe auszuführen. Wir bitten die Leser. unsere Fehler und Versäumnisse zu verzeihen င့် und wie die Bienen nur nach dem Wesentlichen ဝ zu suchen. Gleichzeitig hoffen wir, dass die 🎖 💪 geneigten Leser uns Verbesserungsvorschläge 👌 unterbreiten und uns auf Unzulänglichkeiten hinweisen. Wir bitten Euch ehrwürdige Vaisnavas, dass wir Euch aus tiefstem Herzen ergeben sein dürfen.



#### Eine Anmerkung des Herausgebers

Im Namen unserer Gemeinschaft freuen wir uns, dass wir endlich die Gelegenheit haben, diese wertvollen Verse von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākur Prabhupāda zu veröffentlichen. Als Antwort auf die fortwährende Bitte der Vaiṣṇavas führt uns Śrīla Babajī Mahārāja durch die Verse von "Vaiṣṇava Ke" und erhellt Schritt für Schritt ihre tiefere innere Bedeutung.

Ohne die unumschränkte kṛpā von Śrīla Prabhupāda ist es völlig unmöglich, in die Thematik von "Vaiṣṇava Ke" einzudringen. Śrīla Prabhupādas Schriften erscheinen äußerlich sehr hart wie eine Kokosnuss, aber wenn man die Schale knackt, dann wird unser Geist vollständig von der Frucht im inneren gesättigt.

Aufgrund emsiger Geschäftigkeit lag dieser sevā lange Zeit brach. Durch die Gnade von Śri Śri Guru-Gaurāṅga ist es uns nun möglich, dieses Werk zu veröffentlichen. Wir hoffen, dass es eine Entwicklung innerhalb der Gauḍīya Vaiṣṇava Gesellschaft anregen wird und dass alle, die dieses höchst wertvolle Buch lesen, davon profitieren werden. Wir bitten um Ihre grundlose Gnade, nichts anderes.

Die deutsche Übersetzung wurde vom Team des:

https://derharmonist.de

ins Leben gerufen.

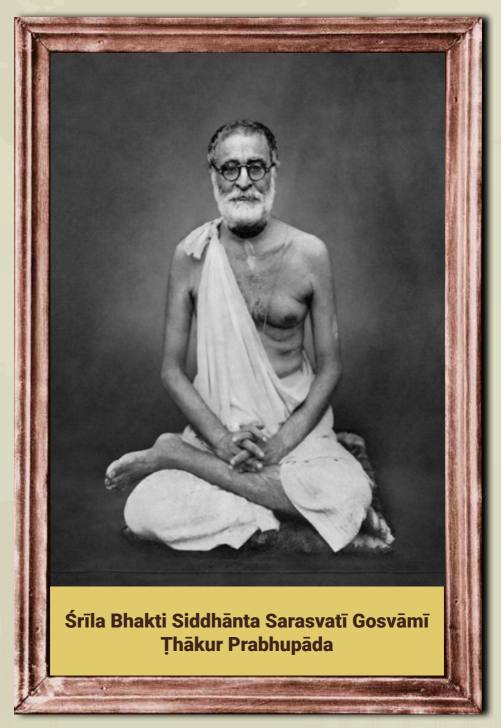
Mayapur/Indien August 2022

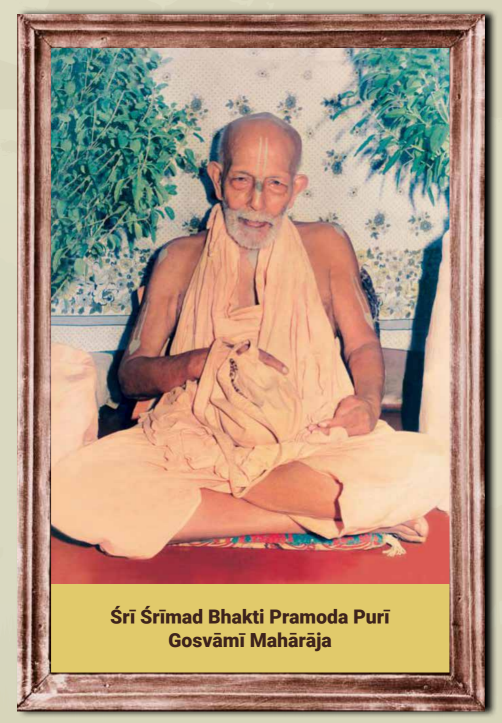


### Inhaltsverzeichnis

| Die Redaktionelle Feder ——————                 | ——VII |
|------------------------------------------------|-------|
| Einleitung —                                   | XI    |
| Kapitel 1                                      | 01    |
| Kapitel 2                                      | 07    |
| Kapitel 3                                      | 11    |
| Kapitel 4                                      | 17    |
| Kapitel 5                                      | 23    |
| Kapitel 6                                      | 27    |
| Kapitel7 ————                                  | 31    |
| Kapitel 8 ————                                 |       |
| Kapitel 9                                      | 41    |
| Kapitel 10                                     |       |
| Kapitel 11                                     | 55    |
| Kapitel 12                                     | 61    |
| Kapitel 13                                     | 67    |
| Kapitel 14 ——————————————————————————————————— | 73    |
| Kapitel 15                                     | 79    |
| Kapitel 16 ——————————————————————————————————— |       |
| Kapitel 17                                     | 95    |
| Kapitel 18                                     | 103   |
| Kapitel 19 ——————————————————————————————————— |       |
| Glossar —————————                              | 120   |

Vaishnava KE









## Qus der Feder des Herausgebers

Dieses Kali-Zeitalter ist das Zeitalter der Kontroversen, daher sind die Menschen natürlich immer darüber verwirrt, wem sie folgen sollen oder wie sie folgen sollen. Jede Verwirrung oder jeder Zweifel in unserem Leben sollte sofort ausgeräumt werden, bevor die Krankheit eine chronische Form annimmt.

ajñaś cāśraddadhānaś ca samśayātmā vinaśyati nāyam loko 'sti na paro na sukham samśayātmanaḥ (Bhagavad-gītā. 4.40)

Diejenigen die unwissend sind, kein Vertrauen besitzen und die von Natur aus zweifeln, sind ruiniert. Skeptiker können weder in dieser Welt noch in der nächsten Welt Wohlergehen erlangen und glücklich werden. Wenn Vorbehalte in Bezug auf dhām, nāma, parikara, guruvaiṣṇava-tattva oder bhāgavata-tattva vor dem Verlassen des Körpers nicht ausgeräumt werden, dann sind wiederkehrende Geburt und Tod ein Muss. Saṁśayātmā vinaśyati deutet auf einen Sturz hin, der bis an die Grenze der Selbstzerstörung hinabführt. Der kostbarste Rat, den wir uns merken sollen, ist:

siddhānta baliyā citte nā kara alasa ihā ha-ite kṛṣṇe lāge sudṛḍha mānasa (Śri Caitanya Caritāmṛita, Adi, 2.117)

Ein ernsthafter Schüler (sādhak) sollte den Diskussionen über solchen Schlussfolgerungen (vaiṣṇava siddhānta vicāra) nicht aus dem Weg gehen, weil er sie als zu kontrovers empfindet, denn diese Art von Diskussionen stärken den Geist. So verbindet sich der eigene Geist mit Śrī Kṛṣṇa.

Das bedeutet, dass wir mit *viśuddha-siddhānta vicāra*; vorsichtig sein sollen, wir sollten die sehr gefährliche Gemütsstimmung der Lethargie, in Bezug auf *siddhānta vicāra* vermeiden. Durch die Praxis des *viśuddha-siddhānta vicāra*, wird unser Geist fest an die

Lotosfüße von Śri Kṛṣṇa gebunden. Jene sahajiyās oder sogenannte Gottgeweihte, wollten nie das viśuddha-siddhānta vicāra akzeptieren, das von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur und Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvami Ṭhākur Prabhupāda vorgelebt wurde.

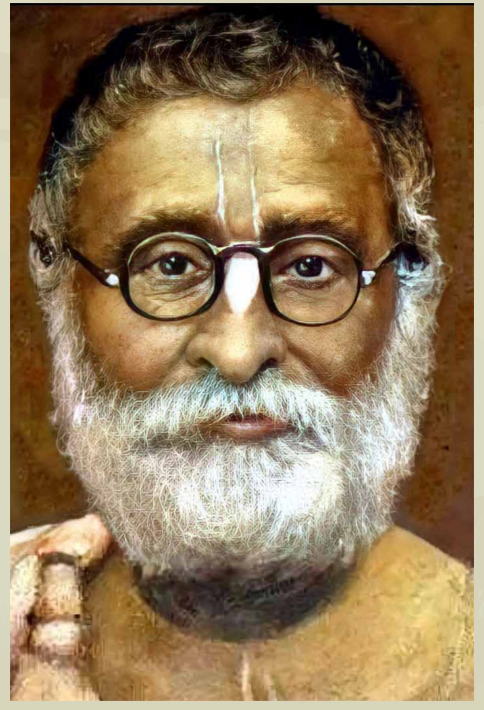
Um die Verwirrung der Menschen zu vermeiden, hat Śrīla Prabhupāda die Verse des "Vaiṣṇava Ke" verfasst, die eine klare wissenschaftliche Richtlinie in Bezug auf guru-paraṃparā und bhāgavat-paraṃparā bereitstellen und die die komplexe Thematik beleuchten, die nötig ist, um zu verstehen, wie man einen vaiṣṇava identifizieren kann. Inspiriert von seiner großen Sorge um die kommende Generation hat Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur geschrieben, dass man einen reinen sādhu-vaiṣṇava nicht nur durch sein äußeres Gewand und Aktivitäten erkennen kann. Aber wie können wir ihn dann identifizieren?

Śrīla Prabhupāda hat in den Versen von "Vaiṣṇava Ke" eine analytische Wiedergabe dieses Themas vorgelegt, die fast alle möglichen Punkte herausarbeitet, an denen wir die Symptome eines sādhu-guru-vaiṣṇava erkennen können. Diejenigen, die wirklich daran interessiert sind, bhajan aus tiefstem Herzen und mit voller Hingabe zu praktizieren, müssen diese Verse durchgehen, damit sie sich ein vollständiges Bild von dieser Thematik verschaffen können. Tägliches Rezitieren dieser Verse kann uns immense Stärke und Festigkeit im bhajan geben. Diese Praxis ist auch sehr hilfreich die verschiedenen Formen von Störungen in unserem Herzen zu erkennen, wodurch wir die Möglichkeit haben, uns im Laufe des bhajans zu korrigieren.

Das Studium der Sanskrit-Grammatik ist ein so umfangreiches Thema, dass man oft nicht die erforderliche Geduld aufbringen kann, es zu Ende zu bringen. Aus unvergleichlichem Mitgefühl hat unser Jīva Gosvāmī diesem Thema einen wissenschaftlichen Hintergrund gegeben, indem er es durch die Anwendung verschiedener harināmamala formte. Er hat sūtras des Vyākaran mit verschiedenen Namen von Hari wie Kṛṣṇa, Govinda, Janārdana, Vāsudeva, usw. in Verbindung gebracht. In ähnlicher Weise hat Śrīla Prabhupāda die Thematik in "Vaiṣṇava Ke" wissenschaftlich dargelegt.

Alle Herrlichkeit für Śri Śrī Guru-Gaurāṅga and Gomata, Die Herausgeber





Vaishnava EKE

### **EINFÜHRUNG**

Seine göttliche Gnade Paramahaṃsa Varya Gauḍīya Goṣṭhi Pati Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: Bedingte jīvas können solange nicht zum hari-bhajan inspiriert werden, solange sie kein lebendiges, anfeuerndes Beispiel vor sich haben." Unser ideales Beispiel ist Saccidānanda Gaura Hari. Jeder kann von sich behaupten, ein Anhänger von Śri Gaurāṅga Deva zu sein, aber ein wahrer Anhänger ist äußerst selten. Die Hauptfrage ist nun: Wer ist ein echter Anhänger von Śri Gaurasundar und wer nicht? Um die genauen Lehren von Śriman Mahāprabhu zu empfangen, müssen wir uns den Lotosfüßen von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur und Śrīla Prabhupād Bhakti Siddhānta Sarasvatī hingeben.

Es war die stetige, dauerhafte Selbstverpf lichtung von Śrīla Prabhupāda, sich von sahajiyās, māyāvādīs, karmīs oder eigensinnigen Nicht-Gottgeweihten fernzuhalten. Reine Gottgeweihte können niemals einen Kompromiss eingehen und etwas anderes als śuddhabhakti akzeptieren, denn ein Kompromiss bedeutet, gute Grundsätze aufzugeben und schlechte anzunehmen. Auf dem Pfad des reinen bhakti ist das völlig unmöglich. Reine Gottgeweihte sind bekannt für ihre feste Entschlossenheit, asat-saṅga zu vermeiden.

asat-saṅga-tyāga, - ei vaiṣṇava-ācāra strī-saṅgī' - eka asādhu, 'kṛṣṇābhakta' āra (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 22.87)

Ein vaiṣṇava sollte immer den Umgang mit gewöhnlichen Menschen vermeiden, die angehaftet an die Materie und besonders an Frauen sind. Vaiṣṇavas sollten auch die Gesellschaft derjenigen meiden, die keine Gottgeweihten von Lord Kṛṣṇa sind.

Śrīla Prabhupāda fühlte sich aufgrund seines Mitgefühls dazu verpflichtet, diese höchst wertvollen Verse des "Vaiṣṇava Ke" zu schreiben, um uns das vollständige Konzept von sadguru-vaiṣṇava (reiner gurus) zu vermitteln.





দুষ্ট মন, তুমি কিসেরে বৈষ্ণব? প্রতিষ্ঠার তরে, নির্জনের ঘরে, তব হরিনাম কেবল কৈতব ।।

duṣṭa mana! tumi kisera vaiṣṇava pratiṣṭhāra tare, nirjanera ghare, tava harināma kevala kaitava

Oh, niederträchtiger Geist! Für welche Art von Vaiṣṇava hältst du dich? Deine anmaßende Darstellung, Lord Haris Heiligen Namen an einem einsamen Ort zu chanten, nur um das falsche Prestige weltlichen Ansehens zu erlangen, ist nichts als reine Heuchelei.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Es ist eine großartige und schwierige Aufgabe eine geknechtete Seele aus der kerkerhaften Falle von mahā-māyā zu befreien, ihr zu helfen, dass sie die Lotosfüße von Bhagavān erreicht, und dass sie in den ewigen sevā im ewigen dhām beschäftigt wird. Wer kann im Herzen ermessen, wie schwierig eine solche Aufgabe ist? Dies ist eine höchst segensreiche Aufgabe. Ein solch absoluter Dienst für einen jīva (para upakār) kann in der unendlichen kosmischen Welt (materiellen Welt) nirgendwo gefunden werden.

Eine bedingte Seele ist immer mit vier Arten von Mängeln ausgestattet: bhrama, pramāda, vipralipsā, und karaṇāpāṭava.

 Bhrama: Unzutreffendes Wissen, das nicht akzeptiert wird – zum Beispiel, eine falsche Wahrnehmung: Man hält ein Seil für eine



Schlange und reagiert auf die vermeintliche Gefahr mit Angst, oder man hält eine silberfarbene Perlen-Auster für reines Silber.

- pramāda: Mangelnde Aufmerksamkeit, missverständliches Hören und falsche Wiedergabe, etwas annehmen oder etwas anders verstehen, als es ursprünglich gedacht war.
- vipralipsā: Neigung zum Selbstbetrug.

Eine bedingte Seele, die der Thematik des hari-bhajan gegenübersteht, wird darauf mit nichts anderem, als mit einem nervösen Lachen reagieren. Śrīla Prahlād Mahārāj sprach vor Śri Narasimha Deva ganz leise und weinend die folgenden Worte:

jihvaikato 'cyuta vikarṣati māvitṛptā śiśno 'nyatas tvag-udaram śravaṇam kutaścit ghrāṇo 'nyataś capala-dṛk kva ca karma-śaktir bahvyaḥ sapatnya iva geha-patim lunanti (Śrīmad Bhāgavatam, 7.9.40)

[Mein Lieber Herr, Oh Acyuta! Du Unfehlbarer! Meine Lage lässt sich mit der eines Mannes vergleichen, der viele Ehefrauen hat, die ihn alle auf ihre eigene Art und Weise zu verführen versuchen. Die Zunge wird von schmackhaften Speisen angelockt, die Genitalien von der Attraktivität des anderen Geschlechts, der Tastsinn möchte weiche Dinge berühren, der Bauch hat das Bedürfnis mehr zu essen, auch wenn er schon gefüllt ist, und die Ohren, wenn sie nicht versuchen, von Dir zu hören, fühlen sich im Allgemeinen zu netten Liedern hingezogen; der Geruchssinn wird auf andere Weise angesprochen, die ruhelosen Augen sind von Szenen der Sinnesbefriedigung angetan, und die aktiven Sinne werden von irgendetwas hingelenkt, um mehr und mehr Unzufriedenheit in meinem Leben zu entwickeln. Auf diese Weise fühle ich mich gewiss hilflos].

Diese schmerzhafte Situation einer geknechteten Seele wird in den folgenden Versen erklärt:



mana eva manuşyasya pūrva-rūpāṇi śaṁsati bhavişyataś ca bhadraṁ te tathaiva na bhavişyataḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 4.29)

Oh König, alles Glück der Welt sei für Dich! Der Geist ist die Ursache dafür, dass ein Lebewesen durch seine Verbindung mit der materiellen Natur eine bestimmte Art von Körper erhält. Anhand der geistigen Beschaffenheit des Lebewesens kann man erkennen, was es in seinem vergangenen Leben war und welche Art von Körper es in der Zukunft haben wird. Der Geist zeigt also die vergangenen und zukünftigen Körper an.

Der Geist wird oft als elftes Sinnesorgan bezeichnet und als das verruchteste aller materiellen Sinnesorgane betrachtet. Wenn der materielle Geist auf alle Sinnesorgane gerichtet wird, kann er niemals *param satya-vastu* (das absolute Objekt) erreichen.

yato vāco nivartante aprāpya manasā saha ānandam brahmaņo vidvā ina bibheti kadachaneti (Taittirīya Upaniṣad, 2.4.1)

[Wer sich auf den Geist und die Worte verlässt, um Brahman zu erreichen, wird es als unzulänglich erleben und enttäuscht zurückkehren; wer die Glückseligkeit von Brahman kennt, fürchtet sich nie]

Einer geknechteten Seele verursacht die Thematik des hari-bhajan nichts als nervöses Gelächter. Śrīla Prabhupāda betonte, dass wir den niederträchtigen Geist gleich nach dem Erwachen aus dem Schlaf züchtigen sollten. Paramahaṃsa Śrīla Gaura Kishore Dās Babajī Mahārāj schlug uns vor, den höchst gefährlichen, niederträchtigen Geist jeden Morgen mindestens hundertmal mit einem Schuh zu schlagen. Wenn wir es versäumen, unseren verruchten Geist zu



züchtigen, gibt es keine Chance für hari-bhajan. Wie und wann können wir in einem solchen Fall ein echter vaiṣṇava werden? Dies ist nur ein schöner Traum für uns, nichts anderes. Wir müssen uns selbst erforschen, um zu erkennen, ob wir vaiṣṇava im wahrsten Sinne sind oder nicht. Durch die Fügung Māyādevīs erhofft sich jeder lābha, pūjā und pratiṣṭhā als Gegenleistung für jede seiner Handlungen, einschließlich Bildung, geschäftliche Angelegenheiten, Arbeit oder sogar für hari-bhajan. Sogar im hari-bhajan möchte kaum jemand von uns reinen sevā hari-guru-vaiṣṇava darbringen. Es gibt fast immer irgendeine Art von Doppelzüngigkeit, die unsere Herzen verunreinigt, was ein großes Hindernis auf dem Weg des hari-bhajan ist. Um pratiṣṭhā zu sammeln, geben wir uns manchmal als ein sādhu aus, der nach außen hin hari-bhajan in Abgeschiedenheit darstellt. Das ist wirklich sehr gefährlich; es ist nichts anderes als Betrug.







জড়ের প্রতিষ্ঠা , শূকরের বিষ্ঠা , জান না কি তাহা মায়ার বৈভব। কনক-কামিনী, দিবস-যামিনী, ভাবিয়া কি কাজ, অনিত্য সে-সব॥

jadera pratisthā, śūkarera visthā, jāna nā ki tāhā māyāra vaibhāva kanaka-kāminī, divasa-yāminī, bhāviyā ki kāja, anitya se saba:

Der materielle Name und Ruhm sind genau wie Schweinekot. Wisst ihr nicht, dass sie ein Teil von *māyā*, der illusorischen Welt, sind? Eure Tage und Nächte sind gefüllt mit Sorgen um Geld und Frauen, aber was nützt das? Alles existiert nur zeitweilig.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda sagt: "Rūpānuga-Gottgeweihte haben nie das Gefühl, dass sie für irgendeine Art von Besonderheit oder einer besonderen Leistung persönliche Anerkennung verdienen. Sie wissen mit Sicherheit, dass alles vom Höchsten Herrn getan wird, und darum schreiben sie alle Lorbeeren der ursprünglichen Quelle zu. "Materielles pratiṣṭhā wird mit Schweinekot verglichen — Welche Materie gibt es, die noch schlimmer ist? Wir wissen, dass ein Schwein ein Kotfresser ist und Kot ablässt, was können wir von dem noch erwarten? Wir sollten uns daran erinnern, dass alle Formen von materiellem pratiṣṭhā nichts anderes ist als der Ausdruck der Fülle von Māyādevī — unbeständig, dem Wandel unterworfen und endet schließlich mit dem Tod. Unser ātmā ist ein ewiges cit-Partikel, also sollte unsere ganze Aufmerksamkeit dem pūrṇa chetan-vastu-Bhagavān gelten.



Kanaka-kāminī-pratiṣṭhā ist flüchtig und trotzdem beschäftigen wir uns Tag und Nacht mit ihnen. Wozu soll das gut sein? Wir sollten immer und immer wieder über diese Themen nachdenken.

Eigentlich haben wir zu dieser materiellen Welt keine Verbindung, trotzdem sind wir von ihr angezogen und fühlen uns mit ihr verbunden. Alle weltlichen Beziehungen, die wir in dieser materiellen Welt entwickelt haben, wie mit dem Vater, Mutter, Bruder oder Ehefrau, sind alle māyā, (Illusion) nichts anderes. All diese relativen Beziehungen stürzen uns letztendlich in den Ozean des Leidens. Solche Fesseln können niemals durchschnitten werden. Nur die vollkommene sādhu-sanga kann uns helfen, diese Fesseln zu durchtrennen. Bhagavān Kapila Deva hat seiner Mutter Devahūti folgenden Ratschlag gegeben:

sango yaḥ samsṛter hetur asatsu vihito 'dhiyā sa eva sādhuṣu kṛto niḥsangatvāya kalpate (Śrīmad Bhāgavatam, 3.23.55)

Wenn man sich mit einem Gefühl der Verbundenheit auf materielle Gemeinschaft einlässt, dann verursacht es materielle Knechtschaft, aber mit einem Heiligen führt die Gemeinschaft auf den Pfad zur Befreiung (bzw., man ist befreit von materieller Gemeinschaft).







তোমার কনক, ভোগের জনক, কনকের দ্বারে সেবহু মাধব। কামিনীর কাম, নছে তব ধাম, তাহার মালিক কেবল যাদব।।

tomāra kanaka, bhojera janaka, kanakera dvāre sevaha mādhava. kāminīra kāma, nahe tava dhāma, tāhāra mālika kevala yādava."

Deine Füllen sind die Quelle der Freude, aber du musst mit deinen Füllen Mādhava, dem Höchsten Herrn dienen. Du trachtest nach Frauen, aber sie sind nicht für dich gedacht – Yādava, Kṛṣṇa allein ist ihr Besitzer.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat uns gewarnt, dass es nicht unser Ziel sein soll, eine große Menge Geld anzuhäufen. Wenn wir das tun, kann die Gemütsstimmung in uns erwachen guruvaiṣṇava zu beleidigen.

Bedingte Seelen wälzen sich Leben für Leben im materiellen Genuss, unendlich oft. Alles und jedes, eingeschlossen kanaka, kāminī, und pratiṣṭhā sollte in den Dienst des Höchsten Herrn verwendet werden. Was immer bedingte Seelen bekommen, wird für ihren persönlichen oder materiellen Genuss benutzt; wir haben uns seit undenklichen Zeiten daran gewöhnt.

Gemäß yukta-vairāgya vidyā (alles wird in Bezug auf kṛṣṇa-sevā richtig eingesetzt) können wir alles und jedes für den sevā



von Mādhavajī Bhagavān nutzen. Unser vairāgya ist nicht avidyā (unwissend), sondern sehr hilfreich, um bhakti zu entwickeln. Durch yukta-vairāgya kann im Herzen eine Tendenz zur allmählichen Steigerung der Gemütsstimmung für sevā gespürt werden. Śrīla Sarvabhauma Bhaṭṭācārya hat geschrieben:

vairāgya-vidyā-nija-bhakti-yogaśikṣārtham ekaḥ puruṣaḥ purāṇaḥ śrī-kṛṣṇa-caitanya-śarīra-dhārī kṛpāmbudhir yas tam aham prapadye

(Gaurāṅga Śatakam)

Ich nehme Zuflucht zu der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, der in der Gestalt von Lord Caitanya Mahāprabhu herabge-kommen ist, um uns das wahre Wissen über Seine Gemütsstimmung des hingebungsvollen Dienstes zu lehren. Er ist herabge-kommen, weil Er ein Ozean von transzendentaler Barmherzigkeit ist. Ich gebe mich Seinen Lotosfüßen hin.

Wir gauḍīyas sollten yukta-vairāgya immer bevorzugen. Die folgenden beiden wichtigen ślokas von Śrīla Rupa Gosvāmīpād werden im Bhakti-rasāmṛta-sindhu als Beweis des yukta-vairāgya vidyā gefunden: Gemäß der Anweisung von Śrīla Prabhupāda finden sich diese beiden ślokas auf dem Titelblatt der Gauḍīya Patrikā:

anāsaktasya viṣayān yathārham upayuñjataḥ nirbandhaḥ kṛṣṇa-sambandhe yuktam vairāgyam ucyate

(Bhakti-rasamrita-sindhu, 1.2.255)

Ein Mensch, der dem Sinnesgenuss nicht verfallen ist, der alles annimmt, was immer man für in den Dienst zu Śrī Kṛṣṇa stellen kann, wird durch solche Aktivitäten nicht gebunden. Solche Losgelöstheit wird als *yukta-vairāgya* bezeichnet, was bedeutet, dass man durch die ständige Verbindung mit Śrī Kṛṣṇa entsagt ist.



prāpañcikatayā buddhyā hari-sambandhi-vastunaḥ mumukṣubhiḥ parityāgo vairāgyaṁ phalgu kathyate

(Bhakti-rasāmṛta-sindhu, 2.255-256)

[Wenn man keine Anhaftung an irgendetwas hat, sondern gleichzeitig alles in Bezug auf Kṛṣṇa akzeptiert, dann befindet man sich jenseits von Besitzergreifung. Auf der anderen Seite kann jemand, der alles und jedes ablehnt, ohne dass er das Gefühl von sambandha-jñāna in Bezug auf Kṛṣṇa, den Höchsten Herrn entwickelt hat, überhaupt nicht als vollkommener vairāgya gewürdigt werden, sondern wird als trockener vairāgya (Entsagung] bezeichnet.

Baddha-jīvas sind ununterbrochen von māyā beeinflusst; sie rennen immer in die Richtung des materiellen Genusses und sind unzufrieden. Bestimmte Insekten stürzen sich in den Feuertod, selbst wenn sie die Gefahr kennen, ebenso wie baddha-jīvas.

ye hi samsparśa-jā bhogā duḥkha-yonaya eva te ādy-antavantaḥ kaunteya na teṣu ramate budhaḥ (Bhagavad-gītā, 5.22)

[Gelehrte (paṇḍits) klammern sich niemals an Vergnügungen, die von den materiellen Sinnen herrühren. Vergnügungen, die durch den Kontakt mit den Sinnen entstehen, bringen nur Elend und Leiden. Oh, Sohn von Kunti! Gelehrte Menschen haben nie Freude daran, zeitweiliges Glück zu erlangen, was immer es auch sei. Losgelöst davon führen sie nur Aktivitäten aus, um den Körper zu erhalten.]

Wir wissen auch aus dem Śrīmad Bhāgavatam, dass, obwohl, Yayāti Mahārāj wie verrückt dem Vergnügen verfallen war, er nicht zufriedengestellt wurde. Er sprach über seine direkte schmerzhafte Erfahrung wie folgt.



na jātu kāmaḥ kāmānām upabhogena śāmyati haviṣā kṛṣṇa-vartmeva bhūya evābhivardhate (Śrīmad Bhāgavatam, 9.19.14)

[So wie Ghee (geklärte Butter) welches man in Feuer schüttet, das Feuer nicht verringert, sondern immer mehr vergrößert, so kann die Bemühung den lüsternen Begierden Einhalt zu gebieten niemals erfolgreich sein, wenn man ständig weiter dem Genuss frönt.]

Niemand kann sich die weitreichenden Folgen dieser Art von schmutzigem materiellem Vergnügen vorstellen. Das unendliche materielle Verlangen einer bedingten Seele findet nie ein Ende, weil materieller Genuss niemals vollständig zufriedenstellen kann. Im Śrīmad Bhāgavatam hat Piṅgalā (eine Prostituierte) diesen Kommentar abgegeben:

āśā hi paramam duḥkham nairāśyam paramam sukham yathā sañchidya kāntāśām sukham suṣvāpa pingalā (Śrīmad Bhāgavatam, 11.8.44)

[Materielle Begierden sind ohne Zweifel die Ursache der endlosen Leiden und von diesen Begierden frei zu sein, ist die Ursache für das ultimative Glück. Daher, als Pingala ihr Verlangen sich mit so genannten Liebhabern zu vergnügen, völlig abstellte, war sie schließlich sehr glücklich und schlief friedlich ein.]

Materielle Wünsche sind die Wurzel aller Art von Leiden. Keine materiellen Wünsche zu besitzen, bedeutet frei von Anspannung zu sein, dann wird automatisch das Herz von Glückseligkeit berührt, aber nur durch die Gemütsstimmung von sevā zum Höchsten Herrn (bhakti). Die Prostituierte Pingala hatte den materiellen Genuss vollständig satt. Sie sagte: "Wenn ich mit diesem materiellen Körper



dem höchsten Helden dieser ganzen kosmischen Schöpfung, dem Höchsten Herrn, dienen könnte, dann wäre mein Leben besser gewesen. Ich habe all meine Zeit und Energie für diesen unbrauchbaren materiellen Körper verschwendet, der aus Blut und Fleisch besteht und höchst unbeständig ist." Sie entwickelte die Gemütsstimmung für sevā zum Höchsten Herrn; hier können die Worte "Absolute Glückseligkeit von Geist und Herz' angewendet werden.

Śrīla Prabhupāda pflegte zu sagen, dass wir erst dann wirklich glücklich werden können, wenn unsere Wünsche mit den Wünschen von Bhagavān (dem Höchsten Herrn) übereinstimmen. Alles um uns ist nur für den sevā zum Höchsten Herrn bestimmt, nicht für unsere sinnliche Befriedigung. Der Absolute Besitzer der Seelen, Śri Kṛṣṇa, sollte mit Hilfe von kāminī, kanchan, verehrt werden, etc.





প্রতিষ্ঠাশা-তরু, জড়-মায়া-মরু, না পেন "রাবন" যুঝিয়া "রাঘব"। বৈষ্ণবী-প্রতিষ্ঠা, তা'তে কর নিষ্ঠা, তাহা না ভজিনে নভিবে রৌরবে।।

pratisthāśā-taru, jada-māyā-maru nā pela rāvaņa yūjhiya rāghava: vaisṇavī pratisthā, tāte kara nisthā, tāhā nā bhajile labhibe raurava

Der Dämon Rāvaṇa (Inkarnation der Lust) kämpfte mit Lord Rāmacandra (Inkarnation der Liebe), um den Baum des weltlichen Ansehens (weltliches pratiṣṭhā), aber es war eine Illusion, die wie eine Oase erschien, sich aber als eine Fata Morgana in der Wüste der illusorischen materiellen Potenz des Herrn entpuppte. Bitte kultiviere die feste Entschlossenheit, dass du die stetige und solide Ebene erreichen wirst, auf der ein vaiṣṇava immer stehen kann. Wenn du es aber versäumst, den Herrn von dieser Position aus zu verehren,





dann wirst du letztendlich eine höllische Existenz erlangen.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt, dass Gaudīyas immer an ekāyan-paddati (auf einen Vorgang fokussiert) glauben. Der ekāyan-Vorgang des sevā bedeutet, dass alles und jedes über den authentischen Kanal auf die Lotosfüße des Höchsten Herrn gerichtet sein sollte (sevya-vigraha). Alles lābha, pūjā, pratiṣṭhā usw., welches in unser bhajan-Leben kommt, sollte richtig kanalisiert über die authentische guru-paraṃparā (bhāgavat-paraṃparā) werden, damit es die Lotosfüße des Höchsten Herrn sevya-vigraha durch das ursprüngliche āśraya-vigraha erreicht.

Die Frage, ob man einen persönlichen Anteil an *lābha-pūjā-pratiṣṭhā* behalten kann, sollte man gar nicht erst stellen; andernfalls kann unser *bhajan* verdorben werden. Das übliche Wachstum eines *pratiṣṭhā-āśā* (Hoffnung auf *pratiṣṭhā*) Baumes ist wie die unmögliche Aufgabe, in einer Wüste nach Wasser zu suchen, während man von einer Fata Morgana hypnotisiert ist. Der Mensch legt vergeblich eine große Strecke zurück und da er kein Wasser findet, findet er schließlich den Tod. Dies kann mit dem Fall von Rāvaṇa verglichen werden. Er wollte mit dem Höchsten Herrn Rāghava (Śri Ram) kämpfen, um sich seinen persönlichen *lābha-pūjā-pratiṣṭhā* oder *kāminī-kanchan* zu sichern. Was war das Endergebnis? Darüber sollten wir immer wieder nachdenken.

Vaiṣṇavi-pratiṣṭhā ist exklusiv und rein; es sollte nicht mit schmutzigem und unbeständigem materiellem pratiṣṭhā verwechselt werden. Im Gegenteil, wenn wir keinen vollen Glauben an vaiṣṇavi-pratiṣṭhā entwickeln können, dann kommen wir sicherlich in die Hölle - daran besteht kein Zweifel. Vaiṣṇavi-pratiṣṭhā ist ganz für guru-varga oder letztlich für den ursprünglichen āśraya-vigraha reserviert. Wir können uns nicht das Recht vorbehalten, diese vaiṣṇavi-pratiṣṭhā zu vermeiden; zweifellos ist es ein großes Vergehen.

Śrīla Mādhavendra Purīpāda hatte an jeglicher Art von *pratiṣṭhā* kein Interesse; er wollte dem immer entkommen. Wir erinnern uns,

dass er, als er die transzendentale Nachricht erhalten hatte, dass Śri Gopīnath Bhagavān Persönlich *khīra* für ihn gestohlen hatte, und da sich diese Nachricht schnell in der Stadt verbreitete, reiste er aus Angst vor *pratiṣṭhā* sofort ab. Das war nichts anderes als reines *vaiṣṇavi-pratiṣṭhā*, das letztendllich vom Höchsten Herrn, Śri Gopīnath, angeordnet wurde. Daher war Śrīla Mādhavendra Purīpāda verpflichtet, dieses einzigartige *pratiṣṭhā* zur vollkommenen Zufriedenheit des Höchsten Herrn zu akzeptieren.

Ein vaiṣṇava muss bereit sein, reinen vaiṣṇavi-pratiṣṭhā in Bezug auf jeden sevā zu akzeptieren, wie hari-kathā, hari-kīrtan sevā, (predigen) puja-sevā, bhikṣā-sevā, guru-sevā, usw. Vaiṣṇavi-pratiṣṭhā kann sein Herz sicherlich nicht verunreinigen, weil es darin nicht einen Hauch von persönlichem pratiṣṭhā gibt.

#### Vaișņavi pratișțhā-tattva und materielles pratișțhā

Pratisthā ist ein Muss in unserem Leben, niemand kann pratisthāāśā vermeiden; es ist so gut wie unmöglich. Auch wenn wir den Punkt erreichen, dass wir kāminī-kanchan vermeiden, können wir dieses pratisthā nicht hinter uns lassen. Ehrlich gesagt, sogar nach dem Tod möchten wir unser pratisthā schützen und erhalten, - es ist solch eine gefährliche Krankheit. Unser solitärer bhajan ist für pratisthā, unser mauna-vrata ist für pratisthā, unser Predigen ist auch für pratisthā, unser guru-vaisnava sevā ist für pratisthā, usw. Wenn jemand behauptet: "Ich möchte kein pratistha," dann ist das völlig falsch. Der Wunsch nach pratisthā kann versteckt sein und mehr und mehr pratisthā in unserem Leben hervorrufen. All die Kämpfe und der Wettbewerb, die in der Politik, im Bildungswesen, im Dienstleistungsbereich, in der Wirtschaft oder sogar im Sport zu beobachten sind, können auch im Bereich des sogenannten bhajan beobachtet werden. Wettbewerb ist ein Muss; er kann niemals vermieden werden.

Laut der Sanskrit-Grammatik wissen wir, dass das Suffix "prati" zusammen mit der Wurzel "sthā" plus "oma" das Wort "pratiṣṭhā" bildet. Sthā bedeutet Stabilität, aber absolut alles in dieser materiellen Welt ist instabil. Dies ist sicher ein Hinweis in die Richtung Ewigkeit.



Materielle Stabilität der Schöpfung und Vernichtung sind natürliche Phänomene in dieser materiellen Welt, so wie kann dann materielles pratiṣṭhā ewige Stabilität erlangen? Deshalb akzeptieren reine guruvaiṣṇavas niemals materielles pratiṣṭhā, nicht einmal im Traum.

Die gesamte Existenz dieser materiellen Schöpfung kommt von der sandhinī-śakti. In der Brahma-saṁhitā lesen wir:

sahasra-patra-kamalam gokulākhyam mahat padam tat-karņikāram tad-dhāma tad-anantāmśa-sambhāvam (Brahma-samhitā, 5.2)

[Śri Gokula-dhāma ist Śri Kṛṣṇas Reich der Superlative. Es wurde von Śri Baladeva, dessen Teilerweiterung Śri Anantadeva ist, manifestiert. Dieser ewige transzendentale Wohnsitz von Gokula existiert in der Form einer göttlichen Lotosblume, mit tausenden von Blütenblättern. Śri Kṛṣṇas Residenz ist das Pericarp, das sich in der Mitte des Blütenkranzes dieser Lotuspflanze befindet.]

Wir können feststellen, dass jede ewige Beständigkeit in der ewigen Welt durch Baladeva-Anantadeva, der unser Nityānanda Prabhu ist, existiert. Die verdrehte Reflexion dieser sandhinī-śakti (die in dieser materiellen Welt als materielle Schöpfung sichtbar ist) ist auf die ursprüngliche sandhinī-śakti zurückzuführen, die in der transzendentalen Welt existiert, wo die Beständigkeit der ewigen Schöpfung zu finden ist. Das Ergebnis unserer Diskussion lenkt die Aufmerksamkeit auf die ewige Beständigkeit des ewigen pratiṣṭhā, die nur bei den Lotusfüßen von Nityānanda Baladeva oder Anantadeva ruht. Die Keuschheit von unserem pratiṣṭhā kann nur beschützt werden, wenn wir all unseren Ruhm und unsere Ehre den Lotosfüßen von Śriman Nityānanda Baladeva - dem ursprünglichen guru-tattva - zuschreiben können. Dies ist das eigentliche Geheimnis von vaiṣṇavi pratiṣṭhā-tattva.

Wenn unsere Ergebenheit zu den Lotosfüßen von Śriman Nityānanda Prabhu unvollkommen oder auch nur leicht abweichend



ist (aus einem verunreinigten Herzen kommend), dann ist es sicherlich nicht vaiṣṇavi-pratiṣṭhā. Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda pflegte zu sagen, dass die geringste Abweichung von der Spur deines guru-pādapadma dich letztlich vom bhajan abbringen kann. Aus diesem Grund hat Raguṇatha Dāsa Gosvāmī folgendes geschrieben:

pratisthāsā dhṛṣṭā śvapaca-ramaṇī me hṛdi naṭet katham sādhu-premā spṛśati śucir etan nanu manaḥ sadā tvam sevā sva prabhu-dayita-sāmantam atulam yathā tām niṣkāśya tvaritam iha tam veśayati saḥ (Śri Manaḥ-śikṣā, 7)

Wie kommt es, dass der Lug und Trug immer noch im Herzen verweilen, obwohl man alle materiellen Sinnesfreuden aufgegeben hat? Dieser Vers wurde verfasst, um diese Frage zu beantworten.

[Oh, du Geist! Wie kann reine göttliche Liebe in meinem Herzen erscheinen, solange die dreiste schamlose, Hunde essende, ausgestoßene Frau der Begierde nach *pratiṣṭhā* dort tanzt? Daher erinnere und diene den unermesslich kraftvollen Kommandeuren in der Armee von Śrī Kṛṣṇa, den geliebten Geweihten des Herrn. Sie werden diese verstoßene Frau sofort verbannen und den Strom von unbeflecktem *vraja-prema* in deinem Herzen in Gang setzen.]

Unvergleichlich, unbesiegtes ewiges *pratiṣṭhā* ruht bei den Lotosfüßen von meinem Paramahaṃsa Jagadguru (mit dem Verständnis, dass Śriman Nityānanda Baladeva-Anantadeva sich vor uns als unser *sad-gurudeva* manifestiert hat.) Demjenigen, der mit ihm konkurrieren möchte, wird es ein Muss sein, dass er fällt. Inzwischen ist es sehr klar, dass diejenigen, die eine eifersüchtige Gemütsstimmung gegen Prabhupāda und seine Mission zum Ausdruck bringen, sicherlich untergehen oder zur Hölle fahren können; daran besteht kein Zweifel.





হরিজন-দ্বেষ, প্রতিষ্ঠাশা-ক্লেশ, কর কেন তবে তাহার গৌরব। বৈষ্ণবের কাছে, প্রতিষ্ঠাশা আছে, তা'ত কডু নছে অনিত্য বৈভব।।

harijana-dveṣa, pratiṣṭhāśā kleśa, kara kena tabe tāhāra gaurava. vaiṣṇavera pāche, pratiṣṭhāśā āche, tā'ta kabhu nahe anitya-vaibhāva

Warum erträgst du unnötigerweise die Tortur, die Gottgeweihten von Lord Hari zu lästern, und versuchst, ihren Ruhm anzueignen, während du nur deine eigene fruchtlose Dummheit beweist? Der Wunsch nach spiritueller Erhabenheit wird leicht erfüllt, wenn man ein Gottgeweihter wird, denn ewiger Ruhm folgt automatisch auf den Fersen eines *vaiṣṇava*. Dieser Ruhm sollte niemals als vorübergehender weltlicher Reichtum betrachtet werden.

## Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda erklärte, dass es bhakti ist, wenn man wütend wird, wenn jemand sādhu-guru-vaiṣṇava kritisiert. Wenn in diesem Fall der Ärger nicht ausgedrückt wird, kann man bhakti verlieren, weil es ein großes Vergehen ist, sādhu-guru-vaiṣṇava zu kritiseren.

Diejenigen, die eine neidische Haltung gegenüber bhāgavatbhakta (harijana, sādhu, guru und vaiṣṇava) an den Tag legen, wissen nicht, dass sie sich einfach selbst zugrunde richten werden. Im letzten Kapitel werden wir diese vaiṣṇavi-pratiṣṭhā und avaiṣṇavi-pratiṣṭhā (materielles pratiṣṭhā) im Detail besprechen. Es wird erklärt, dass jemand, der einen Wettbewerb beginnt, sich als wichtig erweisen möchte. Warum sollte man sonst einen



Wettbewerb beginnen? Ohne eine Stimmung der Eifersucht kann eine Wettbewerbsstimmung nicht entstehen.

Niṣkiñcan sādhu-guru-vaiṣṇavas betrachten sich selbst als Nichtigkeit, weil sie ewig mit Ananta Deva verbunden sind. Sie sehen oder erkennen alles und jedes als von Ananta Deva gelenkt; natürlich ist ihre Demut immer in Kontakt mit den Lotosfüßen der tṛṇād api sunīcena bhāva. Wenn jemand nicht erkennt, dass das Leben sehr unbeständig ist, dann taucht in seinem Leben die Frage nach kāminī-kancan oder pratiṣṭhā auf. Dadurch wird sein Bewusstsein bedeckt und treibt ihn auf den Irrweg zu māyā.

ajaramavat pragya vidyāmarthancha chintayet grihita eva kesheshu mrityuna dharmamacharet (Nītiśāstra, Cāṇakya Paṇḍita)

Um vidyā (Bildung) oder kāminī-kancan (Reichtum/vaibhāva) zu sammeln, muss man glauben, dass man unsterblich ist. Auch derjenige, der sich zum ātmā-dharma bewegt, muss überzeugt sein, dass er von Yamarāja (Gott des Todes) an den Haaren gezogen wird. Wenn jemand seinen bevorstehenden Tod vergisst, dann wird er rastlos, um Geld, Status (kāminī-kancan) usw. anzusammeln. Man sollte weder Stolz noch Ego in Bezug auf materielles pratiṣṭhā bekunden - materielles pratiṣṭhā ist sehr unbeständig.

Der Reichtum von Indra Deva (König des Himmels) oder Rāvaṇa ist sehr unbeständig — er kann jederzeit verschwinden; der Reichtum gibt keine Sicherheit. Deva (Indra) wurde zum Straßenbettler, als er von den asuras, die von Bali Mahārāja ermächtigt wurden, aus dem Himmel vertrieben wurde. Nachdem er Viśvarūpa, den Brahma-Guru, und Vṛtrāsura getötet hatte, war er so hilflos, dass wir es uns nicht einmal vorstellen können. Wo ist dann also die Stabilität seines pratiṣṭhā?

tayendraḥ smāsahat tāpaṁ nirvṛtir nāmum āviśat hrīmantaṁ vācyatāṁ prāptaṁ sukhayanty api no guṇāḥ



(Śrīmad Bhāgavatam, 6.13.11, Glorification of Padma Purāṇa)

[Dem Rat der Halbgötter folgend, tötete Indra Vṛtrāsura, und er litt unter dieser sündhaften Bluttat. Obwohl die anderen Halbgötter glücklich waren, konnte er aus der Tötung von Vṛtrāsura kein Glück schöpfen. Indras gute Eigenschaften, wie Duldsamkeit und Reichtum, konnten ihm in seinem Kummer nicht helfen].

na chendrasya shukham kinchinna shukham chakkrabartinah shukhamasti viraktasya munerekanta jivinah (Padma Purāna, 4.75)

[Im Leben von Indra Mahārāja gibt es keine Spur von Freude, auch nicht im Leben eines Königs, der volle Souveränität genießt. Nur diejenigen, die frei vom materiellen Genuss und ohne jegliche materielle Beunruhigung sind, die ausschließlich in der Gemütsstimmung von bhāgavata-cintā (sich ständig an den Herrn erinnernd) leben, führen ein wahrhaft glückseliges Leben - niemand sonst].

Rāvaṇa wollte die letzte Grenze seines falschen Egos überschreiten, indem er jeden mied oder ignorierte. Schließlich beging er aparādha gegen die Lotosfüße des Höchsten Herrn— Rāmachandra Bhagavān. Indra war auch sehr stolz auf seinen außerordentlichen, unübertroffenen Reichtum. Wir haben im vorherigen Kapitel festgestellt, dass vaiṣṇavi-pratiṣṭhā bereitwillig hinter dem reinen guru und vaiṣṇava herläuft. Vaiṣṇavi-pratiṣṭhā ist niemals unbeständig, denn vaiṣṇavi-pratiṣṭhā bedeutet ewiges pratiṣṭhā, die bei den Lotosfüßen von Anantadeva-Baladeva-Nityānanda ruht. Wir sollten vaiṣṇavi-pratiṣṭhā und avaiṣṇava-pratiṣṭhā (oder materielles pratiṣṭhā) nicht verwechseln.





সে হরি- সম্বন্ধ, শূন্য-মায়াগন্ধ, তাহা কডু নয় জড়ের কৈতব। প্রতিষ্ঠা-চণ্ডানী, নির্জনতা-জানি, উভয়ে জানিহু মায়িক রৌরব।।

se hari sambandha, śūnya-māyāgandha, tāhā kabhu naya jaḍera kaitava: pratiṣṭhā-caṇḍālī, nirjanatā-jālī ubhaye jāniha māyika-raurava.

Die Beziehung zwischen dem Gottgeweihten und Lord Hari ist frei von jeder Spur weltlicher Illusion; sie hat nichts mit der materialistischen Neigung zu betrügen zu tun - das *pratiṣṭhā* (Prestige) sogenannter Popularität im materiellen Bereich wird mit einer heimtückischen Hexe verglichen, und der Versuch, in Abgeschiedenheit zu leben, um vermeintlich reinen *bhajan* auszuüben, wird mit einem verworrenen Netz von Zerstreuung verglichen. Bitte wisst, dass jeder, der nach einem dieser Pfade strebt, wahrlich in *māyās* Hölle der Illusion lebt.

## Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda erklärt: "Ohne sambandha-jñāna, kann man hari-bhajan nicht einmal beginnen."Auch in dem kīrtan von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur hören wir folgende Unterweisung:

kṛpā koro vaiṣṇava ṭhākura, sambandha jāniyā bhajite bhajite, abhimāna hau dūra

(Kalyāṇa-kalpataru, Prarthana Lalasmayi, Song 8)

[Oh, Vaiṣṇava Ṭhākura! Bitte lass mir deine Barmherzigkeit zuteilwerden – schenke mir das Wissen über meine Beziehung zu



Bhagavān und die Fähigkeit zum *bhajan*, damit mein falsches Ego weit weggeschickt wird.]

Sambandha-jñāna bhajan kann uns helfen die Stufe der Reinheit zu erreichen, wo das falsche Ego keinen Platz hat. Śrīla Prabhupāda pflegte zu sagen: "Śri Gauḍīya Maṭh kann keine Beziehung zu solchen Menschen herstellen, die der Gauḍīya Maṭh mit dem tückischen Motiv beitreten, göttliches Wissen für den Dienst ihrer eigenen egoistischen Motive zu missbrauchen. Vorgetäuschtes dīkṣā und Erlangung der göttlichen Erkenntnis sind nie das Gleiche. Śri Caitanya und seine aufrichtigen Geweihten sind in der Śri Gauḍīya Maṭh ewig anwesend. All jene eulenhaften Personen, die unfähig sind das Licht zu sehen, sind sogenannte māyāvādīs, karmīs, und eigensinnige Nicht-Gottgeweihte."

Das große Thema des saṃbandha-jñāna kann im Wesentlichen als die Erkenntnis unserer Beziehung zu Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān, der inneren Beziehung zwischen Bhagavān und Māyā usw. zusammengefasst werden. Eine vollständig detaillierte analytische Wahrnehmung sollte in unserem Herzen sein, um hari-bhajan zu praktizieren; ohne dies kann es praktisch nicht einmal beginnen.

Wenn wir unser materielles Leben untersuchen, können wir feststellen, dass wir durch unsere vorübergehenden familiären Beziehungen wie zur Mutter und zum Vater, mit dem Sohn, der Ehefrau oder dem Ehemann automatisch in unsere jeweiligen Pflichten und Verantwortlichkeiten geleitet werden. Erst nach der Heirat kann eine Tochter ihre Pflicht gegenüber ihrem Ehemann entdecken (oder fühlen) - nicht vorher; sie mag ein Kind gebären, aber sie kann ihre Mutterschaft nur dann praktisch fühlen, wenn es geschieht, nicht vorher. Man kann sambandha-jñāna (ein Gefühl für Beziehungen) niemals durch das Lesen von Büchern oder Zeitungen praktisch entwickeln.

Das Geheimnis von sambandha-tattva-jñāna ist reserviert für sad-gurudeva, aufgrund seines direkten Gefühls für bhāgavat-sevā. Natürlich kann er mir diese Art von direktem Gefühl von sevā von adhokṣaja-vastu geben, wenn er es will, abhängig von unserem aufrichtigen und echten Bemühen. Falsches dīkṣā kann uns niemals



helfen, sambandha-jñāna im wahren Sinne zu entwickeln. Gemäß der göttlichen Formel des yukta-vairāgya ist es möglich, alles, was den Höchsten Herrn betrifft, wissenschaftlich richtig anzupassen. In Bhakti-rasāmṛta-sindhu hat Śrīla Rupa Gosvāmīpāda zwei sehr wichtige ślokas über diese yukta-vairāgya verfasst:

anāsaktasya viṣayān yathārham upayuñjataḥ nirbandhaḥ kṛṣṇa-sambandhe yuktaṃ vairāgyam ucyate prāpañcikatayā buddhyā hari-sambandhi-vastunaḥ mumukṣubhiḥ parityāgo vairāgyaṃ phalgu kathyate (Bhakti-rasāmṛta-sindhu, 2.255-256)

Wenn man keine Anhaftung an irgendetwas hat, aber gleichzeitig alles für Kṛṣṇa akzeptiert, dann befindet man sich in der richtigen Position und jenseits vom Besitzdenken. Andererseits kann jemand, der alles ohne das Gefühl von sambandha-jñāna in Bezug auf Kṛṣṇa, den Höchsten Herrn, ablehnt, überhaupt nicht als vollkommenes vairāgya (Entsagung) gewürdigt werden, sondern es wird als trockenes vairāgya bezeichnet.

# Aus dem Hari-bhakti-vilās, 28. Welle, 98. śloka:

sarvatyāge apiahea yāḥ sarvānartha bhuvascha te kuryuḥ pratiṣṭhā bhīsthaya yatnam sparsane varam (Haribhakti Vilas Teil 2: 20/370)

Der Inhalt dieses ślokas besagt, dass es unmöglich ist alles Böse zu vermeiden (anarthas) trotzdem, irgendwie, selbst nach dem man auf alles verzichtet hat, was man nicht ignorieren kann (die gleichzeitig die Hauptquelle allen Übels -anarthas- sind) - das wird pratiṣṭhā bistha (Kot) genannt. Man sollte sich sehr aufrichtig bemühen, damit diese Dinge nicht unser Herz berühren und unseren bhajan verunreinigen oder verderben.





কীর্তন ছাড়িব, প্রতিষ্ঠা মাখিব, কি কাজ চুড়িয়া তাদৃশ গৌরব। মাধবেন্দ্র-পুরী, ভাবঘরে চুরি, না করন কডু সদাই জানব।।

kīrtana chāḍiba, pratiṣṭhā mākhiba, ki kāja ḍhuñḍiyā tādṛśā gaurava: mādhavendra purī, bhāva-ghare chūri, nā karila kabhu sadāi jānava.

Was nützt es solchem materiellem *pratiṣṭhā* (Prestige, Position) hinterherzurennen, wenn ich dadurch den *kīrtan* verlasse? Ich sollte mich daran erinnern, dass Mādhavendra Purīpād niemals sich selbst betrügen wollte. Er wollte immer seine *aprākṛta-bhāva* ohne Falschheit aufrechterhalten.

## Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt:" Das Leben ist unbeständig, wir können jederzeit diese materielle Welt verlassen. Während wir hier sind, müssen wir versuchen darüber nachzudenken, was nach unserem Tod geschehen wird; wohin werden wir nach unserem Tod gebracht? Wir sollten an unser ewiges Leben denken." Des Weiteren sagte er, dass wir unter keinen Umständen unseren hari-kīrtan-hari-kathā — verlassen sollten, das unser Leben und Seele in unserem bhajan ist.

Jīvātmā aņu caitanya—jīvātmā ist anuśabda; unsere svarup-Natur muss wie aprākṛta śabda brahma (transzen. Klangschwingung) sein. Aprākṛta Klangschwingung, bedeutet aprākṛta nada brahma. So nāmasankīrtan ist unser svarūpa dharma. Nada brahma bedeutet aprākṛta śabda brahma. Der folgende śloka unterstützt unser siddhānta vicāra:



# anadi nidhanam brahma sabda yadaksharah nivartate artha bhabena prakria jagato yatah (Brahma-khaṇḍa)

Dieser śloka stellt fest, dass akṣara bzw. unzerstörbares ewiges śabda-tattva nadā-brahma ist. Natürlich bedeutet brahma-jigyasa (Erforschung des Brahma) śabda-jigyasa.

Was ist dieses tattva? Das erste sūtra des Vedānta: janmādy asya yato. Das bedeutet, dass die Schöpfung, Erhaltung und Vernichtung durch nada-brahma (śabda-brahma) geschieht. Der letzte Teil des oberen śloka ist dasselbe, was oben als Erklärung von janmādy asya yato im Vedānta-sūtra gegeben wurde: Schöpfung, Erhaltung und Zerstörung geschehen alle durch nada-brahma.

Śrīla Prabhupāda sagte uns: "Wir müssen ununterbrochen kīrtan ausüben, während wir unter den Lotosfüßen von guru-pādapadma sind." Den kīrtan unter irgendeinem Vorwand zu unterbrechen oder zu verlassen, während man weiterhin pratiṣṭhā einfordert (für den solitären bhajan), ist wirklich sehr gefährlich. Was nützt es nach solch falschem pratiṣṭhā zu streben? Śrīla Mādhavendra Purīpād, der die Hauptsäule unseres Pfades des gauḍīya-bhajan ist, wollte keine Duplizität. Er fürchtete sich vor dem schmutzigen Kot des materiellen pratiṣṭhā, deshalb floh er, als er erfuhr, dass Bhagavān Gopīnath Persönlich einen Topf khīra für ihn gestohlen hatte. Er wusste, dass, wenn diese Nachricht die Öffentlichkeit erreichen würde, sie großes pratiṣṭhā mit sich bringen würde, was ein echter sādhu wie er natürlich gerne vermeidet. Er verließ diesen Ort sehr früh am Morgen vor Sonnenaufgang, um diesem pratiṣṭhā zu entgehen, die seinem bhajan schaden könnte.

Śrīla Prabhupāda pflegte zu sagen: "Im Verlauf des hari-bhajan labha-puja-pratiṣṭhā (oder kāminī-kancan) können automatisch in unser Leben eintreten, aber beschäftige dich nicht mit diesen Dingen. Solch labha-puja-pratiṣṭhā sollte den Lotosfüßen von sad-gurudeva dargebracht werden, um der Selbstzerstörung zu entgehen." Die Keuschheit von allem pratiṣṭhā ruht bei den Lotusfüßen des akar



guru-tattva, Śri Nityānanda Balaram, daher haben wir kein Recht, all diese Dinge auf dem Weg dahin zu stehlen. Vaiṣṇavi-pratiṣṭhā ist eine so einzigartige Sache, die ein sādhu nicht vermeiden kann, da sie vom Höchsten Herrn selbst angeordnet wurde. Obwohl Śrīla Mādhavendra Purīpād pratiṣṭhā vermeiden wollte, wurde von Śri Gopīnath Persönlich ein besonderes vaisnavi-pratiṣṭhā für ihn veranlasst. Natürlich war Śrīla Mādhavendra Purīpād gezwungen, dieses pratiṣṭhā zu akzeptieren.

pratiṣṭhāra svabhāva ei jagate vidita ye nā vāñche, tāra haya vidhātā-nirmita (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 4.146)

[Eine transzendentale Reputation macht einen bekannt. Auch wenn man den Ruhm nicht will, kommt er trotzdem.]







তোমার প্রতিষ্ঠা, শুকরের বিষ্ঠা, তার সহ সম কডু না মানব। মৎসরতা-বশে, তুমি জড়রসে, মজে'ছে ছাড়িয়া কীর্তন- সৌষ্ঠব॥

tomāra pratisthā, sūkarera visthā, tāra saha sama kabhu nā mānava: matsaratā-vaśe, tūmi jaḍarase, majecha chāḍiyā kīrtana-sauṣṭhava.

Dein Ruhm (pratiṣṭhā) ist wie Schweinekot. Glaube nicht, dass dein Ruhm ein und dasselbe ist wie vaiṣṇavi-pratiṣṭhā (der Ruhm von großen vaiṣṇavas.) Du wirst nur von endloser Eifersucht und endlosem Genuss in dieser materiellen Welt überwältigt sein und die wunderbare Herrlichkeit des saṅkīrtan vergessen.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda gab die Unterweisung: "Wenn ich mich selbst als superior im Verhältnis zu anderen betrachte, dann kann die Frage aufkommen, dass ich andere ignoriere oder beleidige." Eifersucht ist die hauptsächliche virale Krankheit, die uns in die Hölle führen kann. Von den sechs gefährlichen Feinden von kāma, krodha, lobha, moha, mada, und mātsarya, ist mātsarya der schlimmste Feind von allen. Śrīla Narottama Ṭhākur Mahāśaya hat zum folgenden śloka von Śrīla Rupa Gosvāmīpād einen kīrtana im Prema-bhakti-candrikā, eine genaue Erläuterung abgegeben:

anyābhilāṣitā-śūnyaṁ jñāna-karmādy-anāvṛtam ānukūlyena kṛṣṇānuśīlanaṁ bhaktir uttamā

(Śri Bhakti-rasāmṛta-sindhu, 1.1.11)



Immerwährendes, inbrünstiges Streben, aus echter Liebe und Zuneigung zu Ihm, ausschließlich für Śri Krsna-sevā, weder anfällig für selbstsüchtige, hintergründige Wünsche noch verfinstert durch unpersönliches Wissen, fruchtbringende Arbeit oder irgendeine andere Pflicht, ist als uttama-bhakti bekannt. Diese kīrtanas aus Prema-bhakti-candrikā wurden von Śrīla Narottam Mahāśaya gegeben:

> anya abhilāṣa chāḍi, iñāna karma parihari, kāya mane koribo bhajana sādhu sańga krsna sevā, nā pūjibo anya devā ei bhakti parama kāraņa (Text 1, Ekānta-bhakti)

Der höchste Vorgang des hingebungsvollen Dienstes ist, den Lord mit Körper, Geist und Sinnen zu verehren, während man alle Wünsche nach Aktivitäten, die Erträge einbringen und mentale Spekulation aufgibt. Man sollte Lord Krsna in der Gemeinschaft von Gottgeweihten dienen, ohne die Halbgötter zu verehren.

> mahājanera yei patha tāte habe anūrata pūrvāpara kariyā vicāra sādhana-smarana-līlā ihāte nā kara helā kāyamane kariyā sūsāra (Text 2, Ekānta-bhakti)

Die Essenz von sädhana-bhakti besteht darin, den von unseren früheren mahājanas (großen Persönlichkeiten) aufgezeigten Weg sorgfältig zu betrachten und ihm zu folgen, indem man die richtige Verwendung und Bedeutung der Lehren der früheren und der gegenwärtigen Mahājanas versteht. Man sollte die Praxis des Erinnerns an die Taten des Herrn nicht vernachlässigen, denn man sollte sowohl mit dem Geist als auch mit dem Körper hingebungsvoll dienen.



Śrīla Narottam Ṭhākur Mahāśaya hat uns allen die besondere Anwendung aller negativen Dinge wie *kāma, krodha* usw. auf positive Weise im Zusammenhang mit *kṛṣṇa-bhajan* gezeigt:

 Kāma (bzw. kamanā) sollte im kṛṣṇa-karmārpaṇa angewendet werden.

> kāyena vācā manasendriyair vā buddhyātmanā vānusṛta-svabhāvāt karoti yad yat sakalam parasmai nārāyaṇāyeti samarpayet tat (Śrīmad Bhāgavatam, 11.2.36)

[Entsprechend der besonderen Natur, die man im bedingten Leben erworben hat, sollte man alles, was man mit Körper, Worten, Geist, Sinnen, Intelligenz oder gereinigtem Bewusstsein tut, dem Höchsten Herrn darbringen, indem man denkt: "Dies ist zur Freude von Lord Nārāyaṇa."]

- Krodha (Zorn)—Krodha sollte gegen diejenigen angewendet werden, die auf sādhu guru-vaiṣṇava neidisch sind.
- Lobha (Gier)—sollte beim Hören von hari-kathā aus dem Lotosmund von sādhu guru-vaiṣṇava zum Tragen kommen.
- Moha (Verliebtheit) sollte in hari-bhajan eingesetzt werden, wenn es nicht erfolgreich ist, um die Lotosfüße des Höchsten Herrn zu erlangen.
- Mada (Verrücktheit, bzw. ein berauschter Zustand) ist geeignet, die Eigenschaften des Höchsten Herrn zu verherrlichen.
- Mātsarya (Neid)—mātsarya kann in keinem sevā und in keiner Form angewendet werden, weil es die gefährlichste Krankheit ist, die unser Leben des bhajan verderben kann. Im letzten anarthamātsarya sind alle anarthas enthalten, um unser Leben des bhajan vollkommen verderben, ohne dass es irgendeine Lösung gibt.

Śrīla Narottam Ṭhākur Mahāśay konnte keine positive Anwendung von mātsarya in kṛṣṇa-bhajan finden, da es das Schlimmste von allen ist. Sämtliche schlechten Einflüsse aller anderen gefährlichen anarthas sind in mātsarya-bhāva enthalten, die niemals beseitigt werden können. Wenn wir nach dem ursprünglichen Grund dahinter suchen, dann entdecken wir, dass persönliches pratiṣṭhā dafür verantwortlich ist, das mit Schweinekot verglichen wird. Wir glauben, dass unser materielles pratiṣṭhā das Gleiche ist, wie vaiṣṇavi-pratiṣṭhā eines großen vaiṣṇavas; aber dieses Konzept ist völlig falsch. Unsere Eifersucht, kann uns ultimativ in den konkurrierenden Streit mit Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān bringen. Das ist das Konzept eines jeden asuras; Jarasandha, Shishupala, Kamsa, Dantavakra sind so beschaffen.

Materielles rasa, das durch materiellen Reichtum entsteht, kann uns blind machen. Aufgrund einer unheilbar berauschenden Gemütsstimmung, die durch materielles vaibhāva entstanden ist, können sie Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān ignorieren, sogar beleidigen oder sie können sogar versuchen sie zu töten oder zu zerstören. Aus gewaltigem falschem Ego (durch seinen hohen Grad an materiellen pratiṣṭhā in Bezug auf seine Führungsrolle über alle prajāpatis,) konnte Prajāpati Dakṣa die hohe Würde von Śri Śaṅkara Bhagavān nicht erkennen und ignorierte und beleidigte ihn, der als Vaiṣṇava Rāj bekannt ist.

nimna-gānām yathā gaṅgā devānām acyuto yathā vaiṣṇavānām yathā śambhuḥ purāṇānām idam tathā (Śrīmad Bhāgavatam, 12.13.16)

[So wie die Gangā der größte aller Flüsse ist, so ist Lord Acyuta, der Höchste Herr unter den Halbgöttern, Lord Sambhu [Siva] ist der größte aller vaiṣṇavas, so ist das Śrīmad Bhāgavatam das größte aller Purānas.]

Auch aus dem Śrīmad Bhāgavatam, kennen wir folgenden śloka, auf dessen Basis wir leicht erkennen können, warum Prajāpati



Dakşa Sankara Bhagavan ignorieren und beleidigen wollte.

vidyā-tapo-vitta-vapur-vayaḥ-kulaiḥ satām guṇaiḥ ṣaḍbhir asattametaraiḥ smṛtau hatāyām bhṛta-māna-durdṛśaḥ stabdhā na paśyanti hi dhāma bhūyasām

(Śrīmad Bhāgavatam, 4.3.17)

[Die sechs Eigenschaften: Bildung: Enthaltsamkeit, Reichtum, Schönheit, Jugend und Tradition, sind für jene, die höchst erhaben sind. Jemand der stolz ist all dies zu besitzen, wird blind, verliert seinen gesunden Menschenverstand und wird unfähig die Herrlichkeiten großer Persönlichkeiten zu würdigen.]

Das ist das Wesen des materiellen *rasa*; es ist nicht beständig. Wenn wir *śrauta kīrtan pantha*, (Der Pfad, der von unseren vorangegangenen *guru-varga* beschritten wurde) vermeiden, dann erlangt *māyā* automatisch die Kontrolle und wir fühlen uns mehr und mehr vom materiellem *rasa* angezogen. Um *aprākṛta-rasa* durch *nāma-sankīrtan* zu bekommen, benötigen wir freien Zugang zum Feld des *aprākṛta-sevā*. Aber das ist erst möglich, wenn wir mit all unseren Sinnesorganen versuchen, dem Höchsten Herrn vom Herzen zu dienen.

ataḥ śrī-kṛṣṇa-nāmādi na bhaved grāhyam indriyaiḥ sevonmukhe hi jihvādau svayam eva sphuraty adah

(Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya 17.136)

[Daher können die materiellen Sinne Kṛṣṇas Heiligen Namen, Gestalt, Eigenschaften und Pastimes nicht würdigen. Wenn eine bedingte Seele zum Kṛṣṇa-Bewusstsein erwacht und Dienst darbringt, indem sie seine Zunge nutzt, um den Heiligen Namen des Herrn zu chanten und die Speisereste des Herrn zu kosten, dann wird die Zunge geläutert und erst dann kann man allmählich verstehen, wer Krsna wirklich ist.]





তাই দুষ্ট মন, নির্জ্জন-ভজন, প্রচারিছে ছনে কুযোগি-বৈভব। প্রভু সনাতনে, পরম যতনে, শিক্ষা দিন যাহা চিন্তু' সেই সব॥

tāi duṣṭa mana, nirjana-bhajana, prachāricha chale kūyogī-vaibhāva prabhu sanātane, prabhu yatane śikṣā dila yāhā cinta sei saba

h, du ungehobelter Geist, du willst unter dem Vorwand des Predigens bhajan in Abgeschiedenheit praktizieren, um dir mehr Ansehen zu verschaffen; du sammelst Opulenz, die mit deinem persönlichem bhajan zusammenhängt - das ist völlig illegal; du betreibst eine üble Praxis. Mahāprabhu hat Sanātan Gosvāmī mit großer Sorgfalt darin unterrichtet; erinnere dich immer daran.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Innerhalb dieser kurzen Lebensperiode verbindet euch alle unter der Führung desselben āśraya-vigraha mit wechselseitigem Entgegenkommen im aprākṛta-sevā."Er fuhr fort-- "Das Sammeln von Dingen, die nichts mit kṛṣṇa-sevā zu tun haben, ist das grundlegende Verlangen der bedingten Seelen."

mana eva manuṣyāṇām kāraṇam bandha-mokṣayoḥ bandhāya viṣayāsaṅgo muktyai nirviṣayam manaḥ

(Amṛta-bindu Upaniṣad, 2)



Das wird so übersetzt: "Wie der Geist, so der Mensch; Knechtschaft oder Befreiung liegen in deinem eigenen Geist."

Der materielle Geist kann uns in die Knechtschaft sperren, während der Geist, der frei von Materie ist, uns helfen kann Vollkommenheit zu erlangen.

Im Śrīmad Bhāgavatam unterweist Pitāmaha Brahmā seinen manu-putra (Sohn) Priyavrata:

bhayam pramattasya vanesv api syād yataḥ sa āste saha-ṣaṭ-sapatnaḥ jitendriyasyātma-rater budhasya gṛhāśramaḥ kim nu karoty avadyam (Śrīmad Bhāgavatam, 5.1.17)

Selbst wenn jemand in den Wald geht, muss er ohne Selbstbeherrschung immer die materielle Knechtschaft fürchten, da er mit sechs Mitfrauen zusammenlebt: Der Geist, und die fünf Wissen ansammelnden Sinne. Auch das Leben als Haushälter kann einen in sich selbst ruhenden, gelehrten Mann nicht verletzen, wenn er seine Sinne besiegt hat.

Ein unbeherrschter Mensch kann durch seine Konzentration auf māyā (duales Konzept) Probleme einladen. Da er alle seine fünf Sinnesorgane zusammen mit den sechs Feinden (kāma, krodha, lobha, moha, mada und mātsarya) bei sich trägt, wird die Angst vor Verstrickung in materielle Knechtschaft selbst im Wald bei ihm hervorgerufen. Während er im Wald (oder an einem anderen einsamen Ort) verweilt, kann ein solcher Mensch dem äußeren Anschein nach bequem leben und frei von allen Problemen sein, aber er lädt unwissentlich mehr Probleme ein, die er nicht erkennt. Aber für den Menschen, der bereits Kontrolle über seine Sinnesorgane gewonnen hat, der eine feste Bindung an den Höchsten Herrn (Paramātmā) aufgebaut hat, so eine weise und wissende Person kann gewiss auch im grihasta-āśram leben; für ihn besteht keine Gefahr. Welches Problem könnte er haben?



Wir wissen auch, dass Kapila Bhagavān seiner Mutter, Devahūti (manu-putro), fast die gleiche Antwort auf ihr sehr schmerzliches starkes Flehen geben wollte.

nirviṇṇā nitarām bhūmann asad-indriya-tarṣaṇāt yena sambhāvyamānena prapannāndham tamaḥ prabho (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.7)

[Devahūti sagte: "Ich bin sehr krank durch die Störungen, die von meinen materiellen Sinnen verursacht werden, wegen dieser Sinnesbelästigung, mein Herr, bin ich in den Abgrund der Unwissenheit gestürzt."]

tasya tvam tamaso 'ndhasya duşpārasyādya pāragam sac-cakṣur janmanām ante labdham me tvad-anugrahāt (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.8)

[Du mein Herr, bist mein einziges Mittel, um aus dieser dunkelsten Region der Unwissenheit herauszukommen, weil Du mein transzendentales Auge bist, das ich nur durch Deine Gnade, nach vielen vielen Leben erlangt habe.]

> ya ādyo bhagavān pumsām īśvaro vai bhavān kila lokasya tamasāndhasya cakṣuḥ sūrya ivoditaḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.9)

[Du bist die Höchste Persönlichkeit Gottes, der ursprüngliche und Höchste Herr aller Lebewesen. Du bist erschienen, um die Strahlen der Sonne zu verbreiten und so die Dunkelheit der Unwissenheit des Universums zu vertreiben.]



atha me deva sammoham apākraṣṭuṁ tvam arhasi yo 'vagraho 'haṁ mametīty etasmin yojitas tvayā

(Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.10)

[ Sei mir gnädig, mein Herr, und vernichte meine große Illusion. Durch mein Gefühl des falschen Egos habe ich mich von Deiner *māyā* vereinnahmen lassen und mich mit dem Körper und den daraus resultierenden körperlichen Beziehungen identifiziert.]

tam tvā gatāham śaraṇam śaraṇyam sva-bhṛtya-samsāra-taroḥ kuṭhāram jijñāsayāham prakṛteḥ pūruṣasya namāmi sad-dharma-vidām variṣṭham (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.11)

[Devahūti fuhr fort: "Ich habe bei Deinen Lotosfüßen Schutz gesucht, weil Du die einzige Person bist, die es wert ist, dass man Zuflucht bei ihr nimmt. Du bist die Axt, die den Baum des materiellen Daseins fällen kann. Deshalb erweise ich meine Ehrerbietung Dir, der Du der größte aller Transzendentalsten bist, und ich bitte Dich, mir die Beziehung zwischen Mann und Frau und zwischen spiritueller Natur und Materie zu erklären."]

Unser böser Verstand kann jederzeit unser Leben in Gefahr bringen. Dem Verstand kann man niemals glauben, denn er kann sich jederzeit gegen uns wenden wie ein Verräter. Selbst *munis* und *ṛṣis* glauben ihrem Verstand nicht.

vijita-hṛṣīka-vāyubhir adānta-manas tura-gam ya iha yatanti yantum ati-lolam upāya-khidaḥ vyasana-śatānvitāḥ samavahāya guroś caraṇam vaṇija ivāja santy akṛta-karṇa-dharā jaladhau

(Śrīmad Bhāgavatam, 10.87.33)



Der Geist ist wie ein ungestümes Pferd, den selbst Menschen nicht beherrschen können, die ihre Sinne und ihren Atem kontrollieren können. Diejenigen in dieser Welt, die versuchen, den unbeherrschten Geist zu zähmen, aber die Füße ihres spirituellen Meisters im Stich lassen, stoßen bei der Ausübung verschiedener leidvoller Praktiken auf Hunderte von Hindernissen. Oh, ungeborener Herr, sie sind wie Kaufleute auf einem Boot im Ozean, die es versäumt haben, einen Steuermann einzustellen. Auch können wir aus dem Bhāgavatam ersehen:

cetah khalv asya bandhāya muktaye cātmano matam guṇeṣu saktam bandhāya ratam vā pumsi muktaye (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.15)

Die Stufe, auf der das Bewusstsein des Lebewesens von den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur angezogen wird, nennt man bedingtes Leben. Aber wenn sich dasselbe Bewusstsein an die Höchste Persönlichkeit Gottes anhaftet, dann befindet man sich im Bewusstsein der Befreiung.

aham mamābhimānotthaiḥ kāma-lobhādibhir malaiḥ vītam yadā manaḥ śuddhām aduḥkham asukham samam (Śrīmad Bhāgavatam, 3.25.16)

Wenn man vollständig von den Unreinheiten der Lust und Gier geläutert ist, die aus der falschen Identifizierung des Körpers als "ich" und körperlicher Besitztümer als "mein" entstehen, wird der Geist geläutert. In diesem reinen Zustand transzendiert man die Stufe sogenannten materiellen Glücks und Leids.



yatrottamaśloka-guṇānuvādaḥ prastūyate grāmya-kathā-vighātaḥ niṣevyamāṇo 'nudinaṁ mumukṣor matiṁ satīṁ yacchati vāsudeve

(Śrīmad Bhāgavatam, 5.12.13)

Wer sind die reinen Gottgeweihten, die hier erwähnt werden? In einer Versammlung von reinen Gottgeweihten gibt es keine Möglichkeit materielle Themen, wie Politik und Soziologie zu diskutieren. In einer Versammlung von reinen Gottgeweihten, wird nur über die Eigenschaften, Formen und Pastimes der Höchsten Persönlichkeit Gottes diskutiert. Er wird mit voller Aufmerksamkeit verherrlicht und gepriesen. In der Gemeinschaft von reinen Gottgeweihten, indem man diese Themen respektvoll und ununterbrochen hört, lehnt sogar eine Person die in die Existenz der Absoluten Wahrheit eingehen wollte, diese Idee ab und verbindet sich allmählich mit dem Dienst zu Väsudeva.

Der Geist kann wie eine keusche Frau agieren, wenn er in vāsudeva-sevā beschäftigt ist, ansonsten handelt er mit Sicherheit wie eine Prostituierte. Dieser hinterhältige Geist kann einen sādhaka, der bhajan praktiziert den falschen Weg weisen, wo er unter dem Vorwand von solitärem bhajan falsches pratiṣṭhā vaibhāva verdienen kann. Welche Lehren empfing Sanātan von Śriman Mahāprabhu? Wir sollten das immer und immer wieder überdenken. Im Grunde hat Sanātan Gosāi alle umfangreichenden Lehren, in Bezug auf sambandha-jñāna von Śriman Mahāprabhu empfangen.

Ohne sambandha-jñāna, ist alles nutzlos; sogar bhajan kann nicht beginnen. Was ist jīva-svarūpa? Was ist die svarūpa von Bhagavān? Was ist die svarūpa von māyā? Was ist die svarūpa von guru-vaiṣṇava? Wie und wann wurden wir verstrickt? Warum leiden jīvas? Welche Lösung gibt es für ihr Leiden? Auf welcher Stufe von exzellentem sevā-ānanda kann sich ein jīva schließlich Goloka-dhām nähern? Antworten auf all diese Fragen oder noch mehr Einzelheiten des kṛṣṇa-sambandha-jñāna sind erforderlich, um kṛṣṇa-bhajan auszuüben.

Das Thema des Śri Sanātan-śikṣā wird unter der Führung eines authentischen sad-gurus empfangen, der völlig im Sarasvat Gauḍīya śrauta pantha in der Art des orthodoxen gauḍīya guru-paraṃparā etabliert ist. All unsere Fragen beantwortet Śriman Mahāprabhu im Śri Caitanya Caritāmṛita in den Themen des Sanātan-śikṣā. Die erste Frage, die Śrīla Sanātan Gosvāmīpāda an Śriman Mahāprabhu stellte, lautete wie folgt:

'ke āmi', 'kene āmāyā jāre tāpa-traya' ihā nāhi jāni — 'kemane hita haya' (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 20.102)

["Wer bin ich? Warum bereiten mir die dreifachen Leiden immer Schwierigkeiten? Wenn ich das nicht weiß, wie kann mir dann geholfen werden?]

Die ehrlichen Fragen von Śrīla Sanātan Gosvāmīpād war die grundlegende Inspiration für das Sanātan-śikṣā.

In der Śrimad Bhāgavad Gītā finden wir die Unterweisung vom Höchsten Herrn, Lord Śri Kṛṣṇa:

> uddhared ātmanātmānam nātmānam avasādayet ātmaiva hy ātmano bandhur ātmaiva ripur ātmanaḥ

(Bhagavad-gītā, 6.5)

Man muss sich mit Hilfe seiner eigenen geistigen Kraft befreien und sich vor der Degradierung bewahren. Der Verstand kann für die konditionierte Seele als Freund oder als Feind fungieren. Für jemanden, der den Verstand besiegt hat, kann der Verstand der beste Freund sein, aber für jemanden, der seinen Verstand nicht unter Kontrolle hat, für denjenigen kann sein Verstand ein großer Feind sein. Alles hängt von der Verfassung des Geistes ab.





সেই দু'টি কথা, ভুন' না সর্বথা, উচ্চঃস্বরে কর হরিনাম-রব। ফল্লু আর যুক্ত, বদ্ধ আর মুক্ত, কডু না ভাবিহু 'একাকার' সব।।

sei du'ṭi kathā, bhūla' nā sarvathā, uccaisvare kara harināma-rava phalgu āra yukta, baddha āra mukta, kabhu nā bhāviha 'ekākāra saba

Vergiss keinen Augenblick die höchst wertvollen Gedanken, die Śrī Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu gelehrt hat: 1) das Prinzip der trockenen, scheinbaren Entsagung, verglichen mit der echten, richtigen Entsagung; und 2) das Prinzip von der Seele, die in der Knechtschaft der Materie gefangen ist, im Gegensatz zu einer Seele, die befreit ist.

Stell niemals fälschlicherweise die Betrachtung an, dass diese widersprüchlichen Konzepte auf der gleichen Ebene liegen. Bitte erinnere dich daran, wenn du die Heiligen Namen des Herrn so laut wie möglich rezitierst.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Ohne sambandha-jñāna, kann bhajan noch nicht einmal anfangen." Śrīla Sanātan Gosāi ist unser sambandha-tattva jñāna ācārya, so wie es von Śriman Mahāprabhu ausdrücklich gegenüber der ganzen Gaudīya vaiṣṇava-sampradāya ausgedrückt wurde. Wie also und wann? Das ist die Hauptfrage. Wir erinnern uns, als Śri Jagadānanda Paṇḍit, der vertraulichste parṣad von Śriman

Mahāprabhu, die Erlaubnis von Ihm einholen wollte, nach Śri Vṛndāvan darśan zu gehen, aber Śriman Mahāprabhu war überhaupt nicht bereit ihm die Erlaubnis zu geben. Letztendlich wurde Śriman Mahāprabhu durch das Bitten vieler erhabener Gottgeweihter zugunsten von Jagadananda Pandit veranlasst, ihm die Erlaubnis zu erteilen, unter der Bedingung, dass er die strenge Richtlinie von Śri Sanātan für den darśan von Śri Vrndāvandhām befolgen sollte und wenn sein Vrndāvan darśan vorbei ist, dann sollte er sofort nach Nilachal-dhām zurückkehren. Diese Anweisung zeigt uns, dass man ohne kṛpā des sambandha-jñāna ācārya in keinen Bereich des sevā eintreten kann, einschließlich dhām parikramā, nāma-japa oder irgendein sevā, das sich auf den Höchsten Herrn bezieht. Śrīla Prabhupād wollte uns warnen, dass wir die beiden wertvollsten Konzepte, die Er gelehrt hat (die beiden kostbaren Worte), nicht einmal für einen Augenblick vergessen sollten. Allerdings wurden diese beiden Konzepte (Worte) nicht klar benannt.

Durch die grundlose Barmherzigkeit von Śrīla Prabhupāda können wir verstehen, dass uns Śrīla Prabhupāda in den vorangegangenen Versen, strikt angewiesen hat, tief über die Lehren nachzudenken, die Sanātan Gosvāmīpād von Śri Kṛṣṇa Caitanya Deva empfangen hat. Die Essenz all dieser Lehren war sambandha jñāna-tattva. Das grundlegende Prinzip des sambandha jñāna-tattva lautet wie folgt:

āmi to' tomāra, tumi to' āmāra, ki kāja apara dhane (Ātmā-nivedan, Śrīla Bhaktivinod Ṭhākur)

[Oh, Prabhu! Du bist Mein Seelen-Schatz (Besitz) und ich bin Dein daśā. Was nützen materieller Reichtum oder Besitz?]

In dem Moment, wo wir diese beiden wichtigen Worte vergessen, gehen wir im Ozean von *māyā* verloren. So, wir sollten diese beiden Worte nie vergessen. Śrīla Prabhupāda pflegte oft zu sagen: "Versucht *hāriṇam* laut zu chanten, dann werden allmählich alle

anarthas vergehen, und diejenigen, die immer versuchen, sich über euren hāriṇam-kīrtan lustig zu machen, haben dazu keine Gelegenheit mehr. "Lauter hāriṇam-kīrtan kann in unserem bhajan von großem Nutzen sein. Śrīla Namācārya Śrīla Haridas Ṭhākur pflegte laut hāriṇam-japa zum Nutzen aller jīvas zu chanten. Dieses siddhānta über trockenes vairāgya (phalgu-vairāgya) und über yuktavairāgya (alle richtigen Maßnahmen für bhāgavat-sevā) wurde von Śrīla Namācārya Haridas Ṭhākur vor Śriman Mahāprabhu offenbart (manifestiert). Śrīla Sarvabhouma Bhattācārya hat geschrieben:

vairāgya-vidyā-nija-bhakti-yoga śikṣārtham ekaḥ puruṣaḥ purāṇaḥ śrī-kṛṣṇa-caitanya-śarīra-dhārī kṛpāmbudhir yas tam ahaṁ prapadye (Śri Caitanya Satakam)

[Laßt mich Zuflucht nehmen bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, der in der Gestalt von Lord Caitanya Mahāprabhu herabgestiegen ist, um uns wahres Wissen zu lehren, Sein hingebungsvoller Dienst und seine Losgelöstheit können uns helfen, Kṛṣṇa-Bewußtsein zu entwickeln. Er ist herabgestiegen, weil Er ein Ozean der transzendentalen Barmherzigkeit ist. Ich will mich Seinen Lotusfüßen hingeben.]

Hier wurde *vairāgya* als *vidyā* und nicht als *avidyā* (Unwissenheit) definiert. Wenn wir echtes *bhakt*i entwickeln, dann kann Losgelöstheit von materiellem Genuss automatisch entstehen, und gleichzeitig erscheint ein süßes Gefühl von *kṛpā* (*pareshanubhāvah*) des Höchsten Herrn im Herzen. Alle drei können zur gleichen Zeit erscheinen - was ganz natürlich ist. Der Prozess selbst verläuft so.

bhaktiḥ pareśānubhavo viraktir anyatra caiṣa trika eka-kālaḥ prapadyamānasya yathāśnataḥ syus tuṣṭiḥ puṣṭiḥ kṣud-apāyo 'nu-ghāsam

(Śrīmad Bhāgavatam, 11.2.42)

[Hingabe, das unmittelbare Gefühl, das mit dem Höchsten Herrn verbunden ist, und das Losgelöst sein von kṛṣṇetara-vastu (Objekte, die keine Beziehung, bzw. keine Verbindung zu kṛṣṇa-sevā haben) treten bei jemandem, der Zuflucht zur Höchsten Persönlichkeit Gottes genommen hat, gleichzeitig auf; genauso wie bei einer Person, die Nahrung zu sich nimmt, Genuss, genährt sein und nachlassendes Hungergefühl, gleichzeitig eintreten.)

Die richtige Haltung zum Absoluten sevā des Höchsten Herrn Śri Kṛṣṇa ist der Schlüssel zu unserem Erfolg in unserem bhajan. Andernfalls hat trockenes vairāgya keinen Wert, denn dies kann uns auf die Stufe von nirviśeṣa-bhāva (Unpersönlichkeit) führen. Von außen gesehen scheint es, dass jedes vairāgya gleich ist, aber das ist nicht der Fall - es gibt einen Unterschied zwischen ihnen wie Himmel und Hölle. Wir sollten niemals glauben, dass der Status eines baddha-jīva und eines mukta-jīva ein und dasselbe ist. Jīvas gibt es in zwei Kategorien: nitya-baddha und nitya-mukta. Nitya-baddha-jīvas sind dem bhāgavat-sevā stets abgeneigt, während nitya-mukta-jīvas stets aktiv in ihrem bhāgavat-sevā sind. Baddha-jīvas können sich für eine aktive Gemütsstimmung im bhāgavat-sevā qualifizieren, wenn sie am echten sādhu-sanga teilhaben. Deshalb pflegte Śrīla Prabhupāda den folgende śloka sehr oft zu erklären:

brahmāṇḍa bhramite kona bhāgyavān jīva guru-kṛṣṇa-prasāde pāya bhakti-latā-bīja (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 19.151)

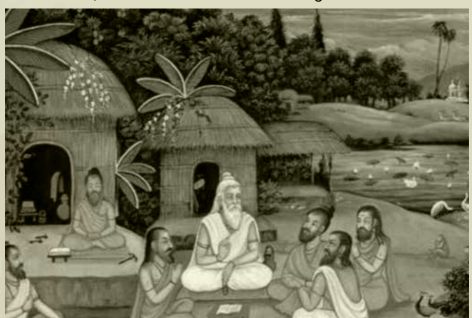
[Gemäß ihres karmas, wandern alle Lebewesen durch das gesamte Universum. Einige von ihnen werden zum höheren Planetensystem erhoben, wogegen andere hinunter in das niedrige Planetensystem gehen. Von den vielen Millionen umherwandernder Lebewesen erhält einer, der sehr viel Glück hat, durch die Gnade von Kṛṣṇa die Gelegenheit, sich mit einem aufrichtigen spirituellen Meister zu verbinden. Durch die Gnade sowohl von Kṛṣṇa als auch des spirituellen Meisters erhält eine solche Person den Samen der Kletterpflanze des hingebungsvollen Dienstes].



Obwohl baddha-jīvas ewig baddha sind, kann ihr gebundener Zustand unter gewissen Umständen mit der Hilfe einer echten sādhu-sanga aufgelöst werden. Obwohl die jīvas die Erweiterung der taṭastha-śakti von Kṛṣṇa sind; (was das neutrale Stadium der marginalen Position impliziert) können die jīvas niemals in der Position von taṭastha, bzw. der marginalen Position bleiben. Taṭastha oder die marginale Position bedeutet nirviśeṣa oder unpersönliche Position, was praktisch unmöglich ist. Der folgende śloka ist sehr wichtig:

siddhānta baliyā citte nā kara alasa ihā ha-ite kṛṣṇe lāge sudṛḍha mānasa (Śri Caitanya Caritāmṛita, Adi, 2.117)

Ein ernsthafter sādhaka (Schüler) sollte die Diskussion über solchem siddhānta-vicāra , (Schlussfolgerungen) nicht ablehnen oder als kontrovers betrachten, denn solche Diskussionen stärken den Geist. So wird der Geist an Śrī Kṛṣṇa gebunden. Wer ohne siddhānta-jñāna ist, ist sicherlich ohne bhakti, denn siddhānta und bhakti gehören zusammen.







কনক-কামিনী, প্রতিষ্ঠা-বামিনী, ছাড়িয়াছে যারে সেই ত' বৈষ্ণব। সেই অনাসক্ত, সেই শুদ্ধভক্ত, সংসার তথায় পায় পরাভব।।

kanaka-kāminī, pratisthā-bāghinī, chādiyāche yāre sei ta' vaisņava: sei anāsakta, sei śuddha bhakta, saṃsāra tathāya pāya parābhāva

Wenn kanaka-kāminī, pratiṣṭhā-bāghinī vollständig in einem Menschen verschwunden sind, dann kann er als ein wahrer vaiṣṇava bezeichnet werden — sie sind losgelöst, sie sind reine Gottgeweihte und das materielle māyā (saṃsāra) kann sie nicht berühren.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Es ist nicht unser Ziel eine riesige Summe Geldes anzusammeln, weil wir dann in Versuchung geraten Vergehen gegen Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān zu begehen. Segne mich, damit ich für den Rest meines Lebens nicht die Gesichter derjenigen sehen muss, die Geld ansammeln, um ihr persönliches labha-puja-pratiṣṭhā abzusichern". Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur hat einen Artikel zu dem Thema mit dem Titel "Pratiṣṭhā Āśā Varjan" (wie man pratiṣṭhā-āśā vermeidet) geschrieben.

# Heutzutage sind ācāryas intolerant und voller Gier nach Prestige

Heutzutage gibt es ācāryas, die keine Form von Respektlosigkeit gegenüber ihrem umjubelten Prestige tolerieren. Sie heben stolz ihre Füße vom Kopf der anderen und zeigen ihre Position der Grandeur. Die richtige Haltung ist hingegen, dass der ācārya andere respektieren sollte, aber wenn er danach strebt, von anderen Respekt zu erhaschen, wie kann er dann als superior angesehen werden? Jemandem gegenüber zornig zu sein, weil er nicht die erforderliche niedergeworfene Ehrerbietung darbringt, ist verachtenswert. In der Tat ist es ganz natürlich, einen ācārya zu respektieren, denn normalerweise geben ihnen Menschen mit Etikette aufgrund ihrer Position einen gesonderten Ehrenplatz. Andererseits, wenn der ācārya sich verärgert fühlt, wenn jemand seinen erhabenen Sitz usurpiert oder sich daraufsetzt, dann ist das eine sehr traurige Situation.

## Es ist schwer Prestige aufzugeben

Das folgende ist ein Ausschnitt aus dem Artikel Pratisthā Āśā Varjan" von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur:

Unter den *vaiṣṇavas* gibt es viele, die ihr Zuhause aufgeben und den Lebensstand der Entsagung annehmen. Sie nehmen die Entsagung an, weil sie glauben, dass sie so friedlicher leben können und dass sie so der Gesellschaft entkommen, die zunehmend mit egoistischen Haushältern angefüllt ist. Doch in dieser vermeintlich neuen Situation scheint ihr Geltungsbedürfnis nur noch mehr zuzunehmen. Wenn man einen *sannyāsī* im ockerfarbenen Gewand nicht respektiert, wird er sehr zornig. Wenn weder der Haushälter-Geweihte noch der in Ocker gekleidete *sannyāsī* die Sehnsucht nach einem großen Namen, Ruhm und Prestige aufgeben, wie soll das dann der gewöhnliche Mensch tun?

Irgendwie kann ein sādhu versuchen, kanaka-kāminī zu vermeiden, wohl wissend, dass es ziemlich unmöglich ist, den Sieg über kanaka-kāminī zu erringen, dennoch ist es irgendwie nicht unmöglich. Aber selbst danach ist es völlig unmöglich, den Sieg

über die Tigerin *pratiṣṭhā* zu erlangen. Ein echter *vaiṣṇava* kann nur an seinem *siddhānta-vicāra* und seiner Gemütsstimmung des *yukta-vairāgya* erkannt werden. Śrīla Prabhupāda sagte oft: "Es gibt nichts in dieser materiellen Welt (oder den vierzehn Welten), das einen *vaiṣṇava* anzieht." Warum ist das so? Was kann der Grund dafür sein?

Das liegt daran, dass die Lotosfüße des Höchsten Herrn das einzige absolut Anziehende für sie sind. Wie attraktiv materielle Dinge auch sein mögen, sie sind alle unbeständig und können ihnen weder Freude noch Befriedigung geben. Sowohl Anhaftung als auch Loslösung sind nutzlos für einen echten sādhu-vaiṣṇava. Diese Konzepte von Anhaftung und Loslösung sind für einen echten vaiṣṇava überhaupt nicht akzeptabel; sie sind nicht daran interessiert, an dieser Terminologie. Sie sind nur am absoluten sevā des Höchsten Herrn interessiert, an nichts anderem. Sie können sich sogar äußerst glücklich fühlen, dem Höchsten Herrn inmitten zahlloser Probleme zu dienen; sie laden gerne diese Art von schmerzhafter Situation für den sevā des Höchsten Herrn ein. Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur schrieb:

tomāra sevāya, duḥkha hoya jato,se-o to' parama sukha sevā-sukha-duḥkha, parama sampada,nāśaye avidyā-duḥkha (Ātmā -nivedana)

[Schwierigkeiten, die in Deinem Dienst auftreten, werden die Ursache für großes Glück sein, denn in Deinem hingebungsvollen Dienst sind Freude und Kummer gleichermaßen große Reichtümer. Beide zerstören das Elend der Unwissenheit.]

Wir erinnern auch an dieses śloka in dem Kunti Devī verzweifelt zu Kṛṣṇa sprach:

vipadaḥ santu tāḥ śaśvat tatra tatra jagad-guro bhāvato darśanaṁ yat syād apunar bhāva-darśanam (Śrīmad Bhāgavatam, 1.8.25)



Ilch wünschte, dass all diese Probleme und Gefahren wieder und wieder kommen, so dass wir Dich wieder und wieder sehen können, Dich zu sehen bedeutet, dass wir nicht mehr länger unter der Wiederholung von Geburt und Tod leiden müssen.]

> janmaiśvarya-śruta-śrībhir edhāmāna-madah pumān naivārhaty abhidhātum vai tvām akiñcana-gocaram (Śrīmad Bhāgavatam, 1.8.26)

[Diejenigen, die durch die folgenden Faktoren aufgeblasen sind, wie z.B. ein achtbares Elternhaus, der Genuss von großem Reichtum, qualifizierte Bildung oder körperliche Schönheit, können Dein absolutes tattva nicht erkennen, während diejenigen, die nişkiñcanbhāva haben, Dich leicht erkennen können.]

Wenn solch eine Stufe im Leben erreicht wird, dann kann dieses furchterregende materielle samsāra hier und jetzt besiegt werden was kann es uns dann noch anhaben? Śrī Prahlād Mahārāja sprach zu Narasimha Deva: "Ich fürchte Deine furchterregende Erscheinung nicht, aber ich fürchte mich vor diesem gefährlichen materiellen samsāra." Er hat das nur gesagt, um uns zu unterweisen; Śrīla Prahlād Mahārāja kann eigentlich keine Furcht vor diesem materiellen samsāra haben. Aus dem Śrīmad Bhāgavatam erfahren wir folgende ślokas von Śrīla Prahlād Mahārāja zu Narasimha Deva:

> nāham bibhemy ajita te 'tibhayānakāsyajih<mark>vār</mark>ka-netra-bhrukuţī-rabhasogra-damstat āntra-srajaḥ-kṣataja-keśara-śanku-karṇān nirhrāda-bhīta-digibhād ari-bhin-nakhāgrāt

(Śrīmad Bhāgavatam, 7.9.15)

[Mein Herr, Du wirst von niemanden besiegt - Du bist unbesiegbar! Ich fürchte mich gewiss nicht vor Deinem wilden Maul



und Deiner Zunge, vor Deinen Augen, die hell wie die Sonne sind, oder vor Deinem Stirnrunzeln. Ich fürchte mich nicht vor Deinen scharfen, spitzen Zähnen, Deiner Girlande aus Eingeweiden, Deiner blutgetränkten Mähne oder Deinen hohen, keilförmigen Ohren. Ich fürchte auch nicht Dein rasendes Brüllen, vor dem die Elefanten weit weg fliehen, oder Deine Nägel, die dazu gedacht sind Deine Feinde zu töten].

trasto 'smy aham kṛpaṇa-vatsala duḥsahograsamsāra-cakra-kadanād grasatām praṇītaḥ baddhaḥ sva-karmabhir uśattama te 'nghri-mūlam prīto 'pavarga-śaraṇam hvayase kadā nu (Śrīmad Bhāgavatam, 7.9.16)

[Oh Du allmächtiger, unbesiegbarer Herr, der gütig zu den gefallenen Seelen ist, ich bin durch meine Handlungen in die Gemeinschaft der Dämonen geraten, und deshalb habe ich in dieser materiellen Welt große Angst um mein Dasein. Wann wird der Moment kommen, in dem Du mich in den Schutz Deiner Lotosfüße rufst, die das endgültige Ziel sind und uns aus dem bedingten Leben befreien?]





যথাযোগ্য ভোগ, নাছি তথা রোগ, অনাসক্ত সেই, কি আর কছব। আসক্তি-রছিত, সম্বব্ধ-সছিত, বিষয়সমুহ সক্লি মাধব।।

yathāyogya-bhoga, nāhi tathā roga, anāsakta sei, ki āra kahaba āsakti rahita sambandha-sahita, viṣaya-samūha sakali mādhava.

Ein Gottgeweihter, der ein Leben der Loslösung führt und in Maßen an weltlichen Dingen teilhat, die für ein Leben im hingebungsvollen Dienst als notwendig erachtet werden, fällt nicht der Krankheit der materiellen Verblendung zum Opfer. Somit ist er frei von selbstsüchtiger Anhaftung und mit der Fähigkeit ausgestattet, die Dinge in Bezug auf den Herrn zu sehen, alle Sinnesobjekte werden dann direkt als Lord Mādhava Persönlich wahrgenommen.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Den verdorbenen Geschmack des jīvas zu verändern ist die Pflicht der erhabensten Gottgeweihten. Wenn ein Mensch aus der Kerker ähnlichen Falle von Mahāmāyā gerettet werden kann, dann ist das unendlich viel besser, als unendlich viele Krankenhäuser zu bauen um anderen nützliche Arbeitsplätze zur Verfügung zu stellen." Seit undenklichen Zeiten, sind die bedingten jīvas daran gewöhnt zu genießen. Im Laufe ihrer Reisen durch diese weite kosmische Welt, wenn sich die materielle Krankheit in diesem Leben dem Ende zuneigt, kann man mit etwas Glück einem sādhu begegnen. Diese sādhusanga kann eine positive Wendung (sat-gathi) bewirken, die zu einer Anhaftung zum Höchsten Herrn führt. Im Śrīmad Bhāgavatam lesen wir:



bhavāpavargo bhramato yadā bhavej janasya tarhy acyuta sat-samāgamaḥ sat-saṅgamo yarhi tadaiva sad-gatau paṛāvareśe tvayi jāyate matiḥ

(Śrīmad Bhāgavatam, 10.51.53)

[Wenn sich das materielle Leben einer wandernden Seele dem Ende nähert, Oh Acyuta, dann kann er die Gemeinschaft Deiner Geweihten erlangen. Und wenn er mit ihnen Gemeinschaft pflegt, dann erwacht Hingabe zu Dir, was das Ziel der Gottgeweihten ist.]

Die Bezeichnungen 'Anhaftung' und 'Loslösung' erreichen ihren absoluten Ausdruck in der Form von yukta-vairāgya, den man nur bei einem reinen Gottgeweihten finden kann, der immer mit hari-bhajan beschäftigt ist. Schmerz und Vergnügen können reine Gottgeweihte nicht berühren, weil das absolute Objekt der Anziehung, der Höchste Herr, in ihren Herzen wohnt, um ihren liebenden sevā anzunehmen, der sie von materiellem Schmerz und Vergnügen absolut befreit, das aus schmutzigem materiellem Genuss entsteht. Deshalb finden wir im folgenden Siddhānta des Śri Caitanya Caritāmṛita folgendes:

kṛṣṇa-bhakta — niṣkāma, ataeva 'śānta' bhukti-mukti-siddhi-kāmī — sakali 'aśānta' **(Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 19.149)** 

[Da ein Geweihter Lord Kṛṣṇas frei von jeder Begierde ist, ist er friedvoll. Arbeiter, die nach Erträgen streben, begehren materiellen Genuss, jñānīs begehren Befreiung, und yogīs begehren materielle Opulenz; deshalb sind sie lüstern und können nicht friedvoll sein.]

Durch ihr Verlangen nach bhukti (materieller genießender Gemütsstimmung), mukti (materielle Befreiung) oder siddhis, sind sie immer voller Unzufriedenheit und Unruhe. Nur ein kṛṣṇa-bhakta ist absolut friedvoll, weil er überhaupt keine Wünsche hat. Sie erkennen



in den vielfältigen Gegenständen (oder Objekten), dass alles für kṛṣṇa-sevā gedacht ist und nicht für unsere Sinnesbefriedigung. Wir können dies in der Unterweisung von Śri Kṛṣṇa erkennen:

> viṣayā vinivartante nirāhārasya dehinaḥ rasa-varjam raso 'py asya param dṛṣṭvā nivartate (Bhagavad Gītā, 2.59)

[Sinnesobjekte wenden sich von denen ab, die sie nicht mit ihren Sinnen genießen, aber der Geschmack an ihnen bleibt bestehen. Diese Neigung verschwindet auch, wenn ein Mensch einen beständigen Geist entwickelt, indem er den Höchsten verwirklicht hat.]

Andernfalls können wir schon im nächsten śloka feststellen:

yatato hy api kaunteya puruṣasya vipaścitaḥ indriyāṇi pramāthīni haranti prasabhaṁ manaḥ (Bhagavad Gītā, 2.60)

[Die Sinne sind von Natur aus unruhig, und selbst bei einem weisen Menschen, der sich in Selbstbeherrschung übt, reißen sie seinen Geist gewaltsam mit, Arjuna.]

Beides, sowohl zuviel Anhaftung, als auch zuviel Losgelöstheit stehen *bhakti-yoga* entgegen. *Yukta-vairāgya* ist der beste Vorgang, um den materiellen Geist und Sinne zu beherrschen.

> yadrcchayā mat-kathādau jāta-śraddhas tu yaḥ pumān na nirviṇṇo nāti-sakto bhakti-yogo 'sya siddhi-daḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 11.20.8)



[Gemäß dem sukṛti in der Vergangenheit, wenn man mit Vertrauen und Glauben meinen kathā beibehält, dann kann keine Anhaftung an karma-marga nicht einmal Interesse an trockenen vairagya usw., bestehen. Für sie wird bhakti-yoga erfolgreich. Durch die richtige Haltung, bzw. yukta-vairāgya für sri kṛṣṇa sevā kann bhakti entstehen].

anāsaktasya viṣayān yathārham upayuñjataḥ nirbandhaḥ kṛṣṇa-sambandhe yuktam vairāgyam ucyate prāpañcikatayā buddhyā hari-sambandhi-vastunaḥ mumukṣubhiḥ parityāgo vairāgyam phalgu kathyate

(Bhakti-rasāmṛta-sindhu, 2.255-256)

Wenn man keine Anhaftung an irgendetwas hat und gleichzeitig alles in Bezug auf Kṛṣṇa akzeptiert, dann befindet man sich wirklich jenseits von Besitzdenken. Andererseits kann jemand, der irgendetwas oder alles ohne das Gefühl von sambandha-jñāna in Bezug auf Kṛṣṇa, den Höchsten Herrn, ablehnt, überhaupt nicht als vollkommenes vairāgya gewürdigt werden; vielmehr wird es 'trockenes vairāgya' genannt.





# DREIZEHNTES CKAPITEL

সে-যুক্তবৈরাগ্য, তাছা ত' সৌভাগ্য, তাছাই জড়েতে হরির বৈভব। কীর্তনে যাহার, প্রতিষ্ঠা-সম্ভার, তাহার সম্পত্তি কেবন কৈতব।।

se yukta-vairāgya, tāhā t'saubhāgya, tāhāi jaḍete harira vaibhāva: kīrtane yāhāra, pratiṣṭhā-sambhāra, tāhāra sampatti kevala kaitava.

Diejenigen, die *yukta-vairāgya* praktizieren, sind äußerst von Glück begünstigt – sie werden zu einer Erweiterung der Opulenz des Herrn in dieser materiellen Welt. Wenn jemand *kīrtan* (den Heiligen Namen singen, predigen usw.) für seinen eigenen Namen und Ruhm abhält, dann ist das Ergebnis nichts als Betrug.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Wir können (den Höchsten Herrn), das Absolute Objekt nur über die Ohren begegnen, es gibt keine Alternative." Das ist der sichere Beweis, dass man ohne festes Vertrauen in śrauta-pantha, niemand im hari-bhajan erfolgreich sein kann. Mit der Hilfe von yukta-vairāgya, kann śrauta-pantha wirkungsvoll sein.

Die Gemütsstimmung im yukta-vairāgya sevā können wir im śuddha-vaiṣṇava (reinen Vaishnava) beobachten, es ist nichts anderes als vaiṣṇavi-pratiṣṭhā. Die Keuschheit von vaiṣṇavi-pratiṣṭhā ruht bei den Lotosfüßen von Śri Baladeva Nityananda Prabhu — dem ursprüngliche ākār guru-tattva. Natürlich, wenn solch ewiges pratiṣṭhā auf diese materielle Welt in das Leben dieser großen Gottgeweihten



herabkommt, dann kann das ganz sicher als Ausdruck von Haris vaibhāva bezeichnet werden. Diese Art von vaiṣṇavi-pratiṣṭhā, das aus der ewigen Welt herabkommt, ist in unserem Leben immer willkommen. Śrī Bhagavān uvāca:

kālena nastā pralaye vāṇīyam veda-samjñitā māyādau brahmaṇe proktā dharmo yasyām mad-ātmakaḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 11.14.3)

[Die Höchste Persönlichkeit Gottes sagt: "Durch den Einfluss der Zeit ging der transzendentale Klang des vedischen Wissens in der Zeit der Vernichtung verloren. Deshalb sprach ich, als die nachfolgende Schöpfung stattfand, das vedische Wissen zu Brahmā: 'Ich bin die religiösen Prinzipien, die in den Veden verkündet werden"].

Auf diese Weise, im Zuge von viśuddha śrauta-vani paramparā fließt dieses bhāgavat-dharma ohne Kontamination zu uns herab. Wenn wir versuchen, śrauta-pantha zu vermeiden, dann können viele Probleme entstehen, die das ganze System von viśuddha bhāgavat paramparā stören. Im Amrta Vani (Kapitel 4) sagte Śrīla Prabhupāda: "Ich habe seit vierzig Jahren niemanden gefunden, der aufrichtig am Krsna-Bewusstsein interessiert war. Jeder, der jetzt zu mir kommt, ist nicht daran interessiert, hari-kathā zu hören. Sie sind nicht bereit, ihre Abhängigkeit von ihrer mitgebrachten Bildung und Intelligenz aufzugeben. In dieser Welt wollen die Menschen populär werden; sie mögen es nicht, Fragen nach der Absoluten Wahrheit zu stellen. Diejenigen, die behaupten religiöse Prediger zu sein, sind sehr geschäftig darin, ihre eigene Existenz abzusichern, indem sie anderen schmeicheln. Es ist unwahrscheinlich, dass die eigene Popularität durch das Sprechen und Hören der Wahrheit gesteigert wird. Deshalb sind wir nicht an der Sympathie oder Unterstützung von gewöhnlichen Menschen interessiert, die dem Herrn abgeneigt sind."



Wer kann jetzt erkennen, wie sehr unsere Bewegung des Kṛṣṇa Bewusstsein im wahrsten Sinne des Wortes erfolgreich ist? Das ist kein Scherz.

> tṛṇād api sunīcena taror api sahiṣṇunā amāninā mānadena kīrtanīyaḥ sadā hariḥ (Śri Śikṣāṣṭakam, Verse 3)

[Man sollte den Heiligen Namen des Herrn in einem demütigen Zustand des Geistes chanten und sich selbst als niedriger als einen Grashalm betrachten; man sollte toleranter sein als ein Baum und frei von jeglichem Sinn für falsches Prestige und sollte bereit sein, anderen allen Respekt zu erweisen. In einem solchen Zustand des Geistes kann man den heiligen Namen des Herrn ständig chanten.]

Der dritte śloka des Śri Śikṣāṣṭakam vom Höchsten Herrn Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu beweist, was die eigentliche Eigenschaft eines echten kṛṣṇa kīrtan-kari (Prediger) ist. Der Maßstab, den Śrīla Svarūpa Gosāi gesetzt hat, kann uns bei der Ergreifung eines betrügerischen Predigers sehr helfen. Dieses Verfahren kann uns helfen, den Müll, der sich unter dem Namen hari-kathā und hari-kīrtan in der Welt ansammelt, zu minimieren. Śrīla Prabhupāda pflegte zu sagen: "Im Namen von hari-kathā und hari-kīrtan gibt es solche, die die ganze Welt betrügen. Wir, das einfache Volk, sind so dumm, dass wir uns von ihnen betrügen lassen wollen; deshalb werden wir auch betrogen. Das wurde zur Mode des Tages."

Der große Gaura pārṣad Śrīla Jīva Gosvāmīpād hat uns die wissenschaftliche und einzigartige gauḍīya darśan-vicāra dargelegt, um die sampradāya zu schützen und zu bewahren. Er hat uns in seinen Sandarbha gezeigt, dass es strikt verboten ist, einem saragabhakta (ein Redner, der voller kāma ist) zu erlauben, den āsan von Vyāsadeva einzunehmen.



bakta saraga niraga divida parikirtita upadesam karoti eva na pariksham karoti ya apariksa upadistam yad- jagannasaya tad bhavet

(Tattva Sandarbha, Jiva Gosvāmīpada)

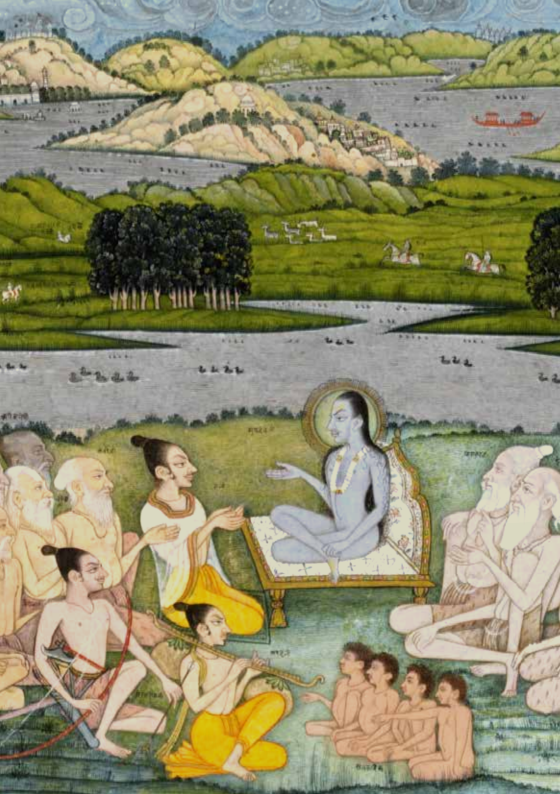
[Wenn wir tief über diese Angelegenheit nachdenken, dann können wir leicht erkennen, dass solch ein falscher kīrtan-kari (Redner/ Prediger) mit Sicherheit andere betrügen und so auch sich selbst vernichten wird. So, all dieses labha-puja-pratiṣṭhā, das sich in seinem Leben angesammelt hat, ist kein echter Besitz, sondern falscher (illusionär) Besitz — nichts anderes.]

yadṛcchayā mat-kathādau jāta-śraddhas tu yaḥ pumān na nirviṇṇo nāti-sakto bhakti-yogo 'sya siddhi-daḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 11.20.8)

[Wenn jemand, durch sein gutes Schicksal, darin Vertrauen entwickelt, Meine Herrlichkeiten zu hören und zu chanten, solch ein Mensch, der weder vom materiellen Leben angewidert noch sehr angehaftet ist, sollte Vollkommenheit durch yukta-vairāgya erlangen, der Pfad der liebenden Hingabe zu Mir.]

tāvat karmāṇi kurvīta na nirvidyeta yāvatā mat-kathā-śravaṇādau vā śraddhā yāvan na jāyate (Śrīmad Bhāgavatam, 11.20.9)

[Solange man von fruchtbringenden Tätigkeiten nicht zufriedengestellt wird und der Geschmack für den hingebungsvollen Dienst durch Mein śravaṇaṁ kīrtanaṁ viṣṇoḥ noch nicht erwacht ist, muss man gemäß den regulierenden Prinzipien der vedischen Verfügungen handeln.]







বিষয়-মুমুক্ষু, ভোগের বুভুক্ষু, দু'য়ে ত্যজ মন, দুই তাবৈষ্ণব। কৃষ্ণের সম্বন্ধ, তাপ্রাকৃত স্কন্ধ, কভু নহে তাহা জড়ের সম্ভব।।

vişaya-mumukşu, bhogera bubhukşu, duye tyaja mana, dui avaişṇava kṛṣṇera sambandha, aprākṛta skandha, kabhu nahe tāhā jaḍera sambhāva

Linige wollen Befreiung von dieser materiellen Welt, und einige wollen genießen. Lieber Geist, entsage beidem, da beides nicht für vaiṣṇavas geeignet ist. Alles was mit Kṛṣṇa und der transzendentalen Welt in Verbindung steht, hat nichts zu tun mit der materiellen Welt.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gauḍīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda erklärt: "Da gibt es welche, die noch nie die ununterbrochene Gemütsstimmung des sevā beobachten konnten, das zu den Lotosfüßen eines großen ātmā vit puruṣa dargebracht wird. Ihre Gemeinschaft kann uns großes Vergnügen bereiten, aber das ist in unserem Leben des bhajan überhaupt nicht akzeptabel." Was nützt die Gemütsstimmung extremer materieller Losgelöstheit oder eine Gemütsstimmung des extremen materiellen Genießens? Beides ist auf dem Weg des haribhajan nutzlos. Diese beiden Kategorien haben überhaupt nichts mit einem vaiṣṇava zu tun.

Wir sollten sehr gründlich über diese Angelegenheit nachdenken, um Verwirrung zu vermeiden. In der Tat haben wir kein Recht, irgendetwas in dieser materiellen Welt zu genießen, und wir haben kein Recht, irgendetwas in dieser materiellen Welt aufzugeben; wir sind nicht der materielle Körper, der aus den fünf Elementen der Natur wie bhūmi, āpo, analo, vāyu, kham, mano, buddhi, ahaṅkār (Erde, Wasser, Feuer, Luft, Äther, Himmel, Geist, Intellekt und Ego) besteht. Wir sind eigentlich cinmaya (cit-Partikel) aṇu caitanya-vastu, aber aufgrund des falschen Egos, das aus māyā entsteht, identifizieren wir diesen materiellen Körper gerne als Ich und Mein. Śri Kṛṣṇa gab diese Unterweisung an Arjuna:

bhūmir āpo 'nalo vāyuḥ kham mano buddhir eva ca ahankāra itīyam me bhinnā prakṛtir aṣṭadhā (Bhagavad Gītā, 7.4)

apareyam itas tv anyām prakṛtim viddhi me parām jīva-bhūtām mahā-bāho yayedam dhāryate jagat (Bhagavad Gītā, 7.5)

[Erde, Feuer, Luft, Wasser, Äther, Geist, Intellekt und Ego bilden Meine Natur, die in acht Teile gegliedert ist. Dies ist in der Tat meine materielle Natur; das andere als dieses, von dem das ganze Universum erhalten wird, erkenne es als meine spirituelle Natur in Form von jīvas, o Arjuna.].

Wir können nun versuchen, zu erkennen, dass wir in dieser materiellen Welt nichts haben, was wir genießen können und dass wir in dieser materiellen Welt nichts haben, was wir verlassen können, denn selbst dieser materielle Körper ist nicht mein Eigentum und von Natur aus höchst unbeständig. Er ist uns nur für eine sehr kurze Zeit gegeben. Śriman Mahāprabhu sprach das Folgende zu Sanātan Gosāi in Sanātan-śikṣā:



jīvera 'svarūpa' haya — kṛṣṇera 'nitya-dāsa' kṛṣṇera 'taṭasthā-śakti' 'bhedābheda-prakāśa' sūryāṁśa-kiraṇa, yaiche agni-jvālā-caya svābhāvika kṛṣṇera tina-prakāra 'śakti' haya (Śri Caitanya Caritāmrita, Madhya, 20.108-109)

Die innewohnende Natur des Lebewesens ist ein ewiger Diener Krsnas zu sein, denn das Lebewesen ist die marginale Potenz von Krsna und eine Manifestation, die gleichzeitig eins mit dem Herrn ist und verschieden von Ihm, wie ein Funken (oder Photon), ein Teilchen der Sonne ist oder des Feuers. Krsna hat drei Arten von Energien. Wenn man das innewohnende Merkmal des jīvas erkennen kann, kann es keine Verwirrung mehr geben. Wenn jemand durch die grundlose Gnade des sad-guru eine Einweihung erhält, wodurch vollständiges sambandha-jñāna entwickelt wird, kann dann Illusion oder māyā noch fortbestehen? Nachdem man die perfekte Einweihung von einem echten spirituellen Meister erhalten hat, kann man entdecken, dass die einzige Pflicht eines Menschen darin besteht, dem Höchsten Herrn zu dienen. Für einen echten sādhu oder vaisnava ist es ganz natürlich, alles und jedes in der Welt in Beziehung zum Höchsten Herrn zu betrachten. Wenn wir etwas oder alles mit Śri Kṛṣṇa in Verbindung bringen können, ist dies auf bhakti bhāva sambandha zurückzuführen und wird zu aprākrta-vastu. In der Śrimad Bhāgavad Gītā können wir den folgenden śloka zur Unterstützung des obigen siddhānta vicāra sehen:

[Wer immer Mir mit Liebe ein Blatt, eine Blume, eine Frucht oder auch Wasser darbringt, diesem selbstlosen Geweihten, dessen Geist ohne Sünde ist, erscheine Ich Persönlich und werde genüsslich das mit Liebe dargebrachte Opfer verzehren.]

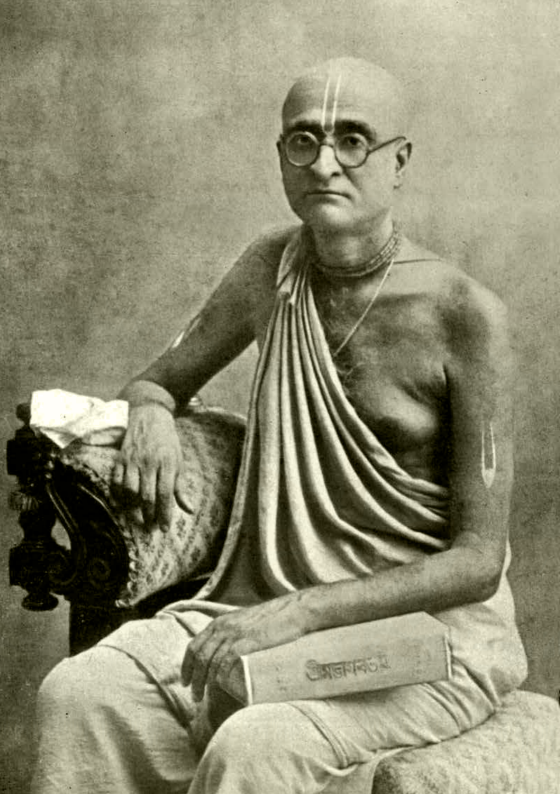
Das ist die einzigartige Macht des *bhakti*. Diese Berührung eines reinen *sādhus* kann eine Opfergabe zu *cinmaya* verwandeln. In ähnlicher Weise werden alle unsere vollkommenen Opfergaben, die voller Liebe dargebracht werden, wie Reis, Dhal usw. zu *mahāprasādam*, (*cinmaya*).



Śrīla Prabhupād sagt: "Ein materiell reicher Mann, kann keinen Tempel mit der Macht des Geldes errichten." Śrīla Rāmānujācārya gab uns die Unterweisung: "Wenn ein Śiva-liṅga oder irgendein bhāgavat vigraha nicht von einem echten sādhu-guru-vaiṣṇava installiert wurde, dann ist es nicht nötig, dandavat pranam zu erweisen." Warum? Weil es nicht cinmoya ist. Wenn eine Bildgestalt für eine lange Zeit ohne angemessene Fürsorge bleibt, (gegenwärtig nicht chinmoy ist) und ein erhabener vaiṣṇava oder maha-bhāgavata daṇḍavat-pranam darbringt, dann kann sofort prāṇa (Leben) in der Bildgestalt erwachen.

Wir erinnern uns an einen Vorfall, der sich in Sarbhoga während einer Zeremonie zur Aufstellung einer Bildgestalt ereignete, die von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Prabhupāda organisiert wurde. Śrīla Ramānanda Prabhu (Śrīla Bhakti Rakshak Śridhar Dev Gosvāmī Mahārāja) wurde die Verantwortung für alle Vorbereitungen, einschließlich der Aufstellung und des abhiṣeka der Bildgestalten übertragen und Śrīla Prabhupāda sollte den letzten Schliff der prana-pratiṣṭhā-Zeremonie geben. Aber als Śrīla Prabhupāda in den Altarraum eingeladen wurde, konnte er deutlich sehen, dass das prana-pratiṣṭhā der Bildgestalten bereits durch Śri Ramānanda Prabhu's puṣpāñjali und Girlande vollendet war. Auf diese Weise können wir die tiefe Bedeutung von bhakti, bhakta, und Bhagavān verstehen.







মায়াবাদী জন, কৃষ্ণেতর মন, মুক্ত-অভিমানে সে নিন্দে বৈষ্ণব। বৈষ্ণবের দাস, তব ভক্তি-আশ, কেন বা ডাকিছ নির্জন আছব।।

māyāvādī jana, kṛṣṇetara mana, mukta abhimāne se ninde vaiṣṇava vaiṣṇavera dāsa, tava bhakti-āśa, kena vā ḍākicha nirjana-āhava

Māyāvādīs (Unpersönlichkeitsanhänger) die Kṛṣṇa gegenüber abgeneigt sind und das Ego besitzen, Befreiung erlangen zu wollen, begehen Vergehen gegen vaiṣṇavas. Oh Geist, wenn du ein Diener der vaiṣṇavas bist und nach Hingabe strebst, warum weinst du dann und kämpfst für die Einsamkeit.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Solange wie māyāvāda auf dieser Erde verharrt, wird es ein großes Hindernis auf dem Weg des śuddha-bhakti pracār geben." Des Weiteren erklärt er: "An demTag, wenn all diese māyāvādīs der vaiṣṇava-sampradaya beitreten, um sich als vaiṣṇavas zu identifizieren, wird es eine Vielzahl von Problemen geben, die śuddha-bhakti behindern." Māyāvādīs, die von sich glauben, dass sie die kompetentesten Kandidaten für vairāgya (Loslösung) sind, sind sehr stolz darauf. Ein berühmter śloka, oft gehört in ihrer māyāvāda-sampradaya lautet wie folgt:



vedāntavākyeşu sadā ramanto bhikṣānnamātreṇa ca tuṣṭimantaḥ . viśokamantaḥkaraṇe carantaḥ kaupīnavantaḥ khalu bhāgyavantaḥ

(Kaupīna Panchakam, verse 1)

[Immer in den Tiefen des *Vedanta* wandernd, immer zufrieden mit seinem Bettler-Mahl, immer weiter wandernd, sein Herz frei von Sorge, in der Tat, gesegnet ist der Träger des Lendenschurzes.]

Die Bedeutung dieser Aussage ist, dass diejenigen, die darin vertieft sind im vedānta-vicāra umherzuwandern, glücklich in ihrem Lebensstand der Entsagung sind und den kaupīna in ihrem Leben angenommen haben. Das ist ein Trugschluss, der hartnäckig unter den māyāvadis kursiert.

Śrīla Prabhupāda pflegte zu sagen: "Sie sind die am meisten gefallenen Seelen, selbst wenn es äußerlich nicht so erscheint, dass sie sich der Gemeinschaft mit Frauen erfreuen, jedoch werden sie mit Sicherheit zu Fall kommen, wenn sie nach pratiṣṭhā-yoshit (ein Objekt des Genusses) lechzen, weil sie letztendlich den Posten von Brahman einnehmen wollen." Sie sagen: "aham brahmāsmi (Ich bin Brahman) dies ist ihr falsches Gefühl für bhajan. Sie sind Kṛṣṇa gegenüber abgeneigt. Sie sagen, dass der svarūpa von Kṛṣṇa māyāmoye ist und nicht aprākṛta. Sie schwelgen in einer falschen Gemütsstimmung, sie glauben, dass sie mukta (befreit) sind. Ihr falsches Ego treibt sie in Richtung vaiṣṇava-ninda (Kritik), was natürlich Selbstzerstörung bedeutet. Wir können uns an die folgenden ślokas erinnern, die Brahma vor Kṛṣṇa sprach:

ye 'nye 'ravindākṣa vimukta-māninas tvayy asta-bhāvād aviśuddha-buddhayaḥ āruhya kṛcchreṇa param padam tataḥ patanty adho 'nādṛta-yuṣmad-aṅghrayaḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 10.2.32)



Jemand mag sagen, dass es neben den Gottgeweihten, die immer bei den Lotosfüßen des Herrn Zuflucht suchen, auch einige gibt, die keine Gottgeweihten sind, sondern andere Verfahren zur Erlangung der Erlösung durchführen. Was geschieht mit ihnen? Als Antwort auf diese Frage sagten Lord Brahmā und die anderen Halbgötter: Oh lotosäugiger Herr, obwohl Nicht-Gottgeweihte, die schwere Entbehrungen und Bußen auf sich nehmen, um die höchste Position zu erreichen, sich für befreit halten mögen, ist ihre Intelligenz unrein. Sie fallen von ihrer Position der eingebildeten Überlegenheit, weil sie keine Ehrfurcht vor Deinen Lotusfüßen haben.

# Ein anderer śloka von Brahma zu Śrī Kṛṣṇa gesprochen, lautet:

jñāne prayāsam udapāsya nāmanta eva jīvanti san-mukharitām bhāvadīya-vārtām sthāne sthitāḥ śruti-gatām tanu-vāṅ-manobhir ye prāyaśo 'jita jito 'py asi tais tri-lokyām (Śrīmad Bhāgavatam, 10.14.3)

[Brahma sprach: "Oh, mein Herr! Ich verwerfe jegliche Bemühung Dich, mit der Hilfe von trockenem Wissen zu verstehen. Lieber werde ich bei den Lotosfüßen von sadhu-guru-vaiṣṇava Zuflucht nehmen. Denn durch meine Unterwerfung von Körper, Sprache und Geist, durch das Ablegen jeglichen falschen Egos und durch das Verweilen in ihrer Nähe erhalte ich die Möglichkeit, über Dich zu hören. Auf diese Weise kannst du besiegt werden, obwohl wir wissen, dass Du niemals besiegt werden kannst].

athāpi te deva padāmbuja-dvayaprasāda-leśānugṛhīta eva hi jānāti tattvaṁ Bhagavān-mahimno na cānya eko 'pi ciraṁ vicinvan (Śrīmad Bhāgavatam, 10.14.29)

[Mein Herr, Wenn jemand auch nur eine kleine Spur der Gnade Deiner Lotosfüße erfährt, kann er die Größe Deiner Persönlichkeit verstehen. Aber diejenigen, die ihr Bestes versuchen, Dich durch trockenes Wissen (oder Spekulationen) zu kennen, können Dich niemals erkennen, selbst wenn sie es ewig versuchen. Vaiṣṇavadās ist eine höhere Bezeichnung als Bhāgavat-dās. *Bhakti-siddhi* kann nicht erlangt werden, ohne *guru-vaiṣṇava* zu dienen].

kṛṣṇa-bhakti-janma-mūla haya 'sādhu-saṅga' kṛṣṇa-prema janme, tenho punaḥ mukhya aṅga (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 22.83)

[Die Wurzel des hingebungsvollen Dienstes zu Lord Kṛṣṇa ist die Gemeinschaft mit fortgeschrittenen Gottgeweihten. Selbst nachdem die schlummernde Liebe zu Kṛṣṇa erwacht ist, bleibt die Verbindung mit Gottgeweihten essenziell.]

'sādhu-saṅga', 'sādhu-saṅga' — sarva-śāstre kaya lava-mātra sādhu-saṅge sarva-siddhi haya (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 22.54)

[Die Verfügung aller offenbarten Schriften ist, dass man erfolgreich sein kann, wenn man auch nur für einen Moment in der Gemeinschaft eines reinen Gottgeweihten verbracht hat.]

Auf diese Weise können zahllose Beweise aus den Schriften herangezogen werden, die die Schwere von sādhu-sanga belegen, wir wissen, dass einzig und allein in der Gemeinschaft von sādhu-sanga, hāriṇam möglich ist.

sādhu saṅga kṛṣṇa nāme ei mātra cāi saṁsāra jinite āra kono vastu nāi (Prema-vivarta, 6.13)

[Ich möchte den Namen Kṛṣṇa nur in der Gemeinschaft von den sādhus singen, es gibt keine andere Möglichkeit saṃsāra zu besiegen]

Jīvas sind Kṛṣṇa-dās durch ihren svarūpa, aber um es genauer zu sagen sind sie: jīvera 'svarūpa' haya — gurur nitya-dāsa. Hari-bhakti sollte unser einziges Ziel sein. Śri Kṛṣṇa spricht zu den gopīkas:



mayi bhaktir hi bhūtānām amṛtatvāya kalpate diṣṭyā yad āsīn mat-sneho bhāvatīnāṁ mad-āpanaḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 10.82.44)

[Mir hingebungsvollen Dienst zu erweisen, qualifiziert jedes Lebewesen, amṛta zu empfangen. Aber aufgrund von eurem guten Schicksal habt ihr eine besondere liebevolle Haltung zu Mir entwickelt, durch die ihr Mich erlangt habt. Der Nektar der jīvas ist bhakti zu Meinen Lotosfüßen. Bhakti ist der wahre Besitz.]

## Śri Naradjī Mahārāj gibt folgende Unterweisung:

devarşi-bhūtāpta-nṛṇām pitṛṇām na kinkaro nāyam ṛṇī ca rājan sarvātmanā yaḥ śaraṇam śaraṇyam gato mukundam parihṛtya kartam (Śrīmad Bhāgavatam, 11.5.41)

[Oh König, jemand, der alle materiellen Wünsche und Pflichten aufgegeben hat und vollständige Zuflucht bei den Lotosfüßen von Bhagavān Mukunda genommen hat, muss keine andere Pflicht mehr auf sich nehmen; er ist mit Sicherheit keinem devarsi oder anderen jīvas verschuldet, nicht einmal seinen Ahnen (pitṛnāman).]

#### Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu sagt:

prema-dhana vinā vyartha daridra jīvana 'dāsa' kari' vetana more deha prema-dhana (Śri Caitanya Caritāmṛita, Antya, 20.37)

[Ohne die Liebe Gottes, ist mein Leben nutzlos. Daher bete ich, dass Du mich als Dein Diener annimmst und mir das Gehalt der ekstatischen Liebe Gottes gibst.]



Die bedingten Seelen befinden sich alle in māyā, und versuchen immer sadhu-guru-vaiṣṇava zu missachten. Śrīla Prabhupada sagt: "Bedingte Seelen versuchen immer harikathā-kīrtan zu vermeiden." Aber sie wissen nicht, dass dieses harikathā-kīrtan ihr Leben retten kann, was die beste Medizin für sie ist. Warum wollen sie nichts mit harikathā-kīrtan oder echter sadhu-sanga zu tun haben? Deswegen, weil ihr Herz voller schmutziger (oder hässlicher) anarthas ist, und so fürchten sie sich vor harikathā-kīrtan (oder echter sadhu-sanga), weil es dadurch ans Tageslicht kommt. Ihr vipralipsā treibt sie dazu, sich an einen isolierten Ort zu begeben, um ihre schmutzigen anarthas im Namen des einsamen bhajan zu schützen und zu bewahren, aber es ist für sie so gut wie unmöglich sich selbst zu schützen. Sie wollen sich Namen und Ruhm verdienen, was ihre chronische Hauptkrankheit ist. Auf diese Weise laden sie die vollständige Zerstörung ihres spirituellen Lebens ein. Diese Form von Selbstbetrug ist in den śāstras verboten.





# SECHZEHNTES SKAPITEL

যে ফল্পু-বৈরাগী, কছে নিজে ত্যাগি, সে না পারে কভু ছৈতে বৈষ্ণব। ছরিপদ ছাড়ি', নির্জ্জনতা বাড়ি', নভিয়া কি ফল ফল্লু সে-বৈভব।।

ye phālgur-vairāgī, kahe, nije, "tyāgī, se nā pāre kabhu haite vaiṣṇava. hari-pada chāḍi', nirjanatā bāḍi', labhiyā ki phala, phalgu se vaibhāva

Diejenigen, die sich in falscher Entsagung üben und sich selbst tyāgī nennen, können niemals ein vaiṣṇava werden. Wenn du die Lotosfüße von Śri Hari verlässt und allein an einem einsamen Ort bleibst, was hast du dann davon? Diese Art von Bemühung wird dich nur betrügen.

#### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda sagt "Jemand, der behauptet ein vaiṣṇava zu sein, ist ein stigmatisierter (abgestempelter) Nicht-vaiṣṇava." Vaiṣṇavismus ist keine Sache der Werbung; es ist spontan. Trockene vairāgya-Praxis kann aus uns letztendlich einen Dämon machen.

yadrcchayā mat-kathādau jāta-śraddhas tu yaḥ pumān na nirviṇṇo nāti-sakto bhakti-yogo 'sya siddhi-daḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 11.20.8)



[Wenn ein Mensch auf die eine oder andere Weise durch Glück den Glauben entwickelt, Meine Herrlichkeiten zu hören und zu singen, dann sollte eine solche Person, die dem materiellen Leben weder abgeneigt noch sehr zugetan ist, Vollkommenheit durch den Pfad der liebenden Hingabe an Mich erreichen.]

## Śrīla Prabhupāda pflegte sehr oft den folgenden Vers zu zitieren:

ārādhito yadi haris tapasā tataḥ kim nārādhito yadi haris tapasā tataḥ kim antar bahir yadi haris tapasā tataḥ kim nāntar bahir yadi haris tapasā tataḥ kim

(Nārada-pañcarātra)

[Wenn Hari mit mir zufrieden ist, was ist dann der Nutzen meines tapasyā? Wenn Hari nicht mit mir zufrieden ist, was ist dann der Nutzen meines tapasyā? Wenn Hari sich sowohl innen als auch außen manifestiert, was ist dann der Nutzen meines tapasyā? Auch wenn Hari sich weder innen noch nach außen manifestiert, was ist dann der Nutzen meines tapasyā?]

Vairāgya ist bei vaiṣṇavas ganz natürlich, ihr yukta-vairāgya kann Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu vollständig zufriedenstellen. Eigentlich kann die Bedeutung von vairāgya wie folgt erklärt werden: Vi+gata+raga yasya iti vairāgya. Das bedeutet, dass die materielle Anhaftung völlig weg ist; das wird vairāgya genannt. Aber wie ist das möglich? Eigentlich ist das Absolute Objekt der Anziehung Śri Kṛṣṇa Persönlich. Wenn wir uns von Śri Kṛṣṇa angezogen fühlen, dann kann unser vairāgya automatisch vollkommen unser Herz besetzen. Wir können dieses Wort 'vairāgya' auf eine andere Weise erklären: Vi- bedeutet vishes (Besonderheit) +raga (Anhaftung) für Kṛṣṇa gleich vairāgya.

viṣayā vinivartante nirāhārasya dehinaḥ rasa-varjaṁ raso 'py asya paraṁ dṛṣṭvā nivartate

(Bhagavad Gītā, 2.59)

[Wer sich mit dem Körper identifiziert, kann seinen Genuss einschränken, wenn er die Sinne von den Objekten zurückzieht, aber sein Geschmack für Sinnesgenuss bleibt. Jemand, dessen Intelligenz gefestigt ist, hat jedoch *param-vastu* (das absolute Objekt) verwirklicht, daher hört sein Geschmack für Sinnesobjekte automatisch auf.]

Solange man nicht das hervorragendste und einzigartige Objekt der Anziehung - das als das absolute Objekt bekannt ist (der Höchste Herr Śri Kṛṣṇa) - sehen kann, kann man die Anziehung von māyā nicht vermeiden. Der folgende von Śri Kṛṣṇa gesprochene śloka ist sehr wichtig:

daivī hy eṣā guṇa-mayī mama māyā duratyayā mām eva ye prapadyante māyām etāṁ taranti te (Bhagavad Gītā, 7.14)

[Diese meine göttliche Energie, die aus den drei Erscheinungsweisen der materiellen Natur besteht, ist schwer zu überwinden. Aber diejenigen, die sich Mir hingegeben haben, können sie leicht hinter sich lassen. Dies ist auch als *yukta-vairāgya* bekannt. Śrī Hari-caraṇa ist der letzte und absolute Schutz für uns alle. Hari ist die Quelle von allem, die ursprüngliche Ursache aller Ursachen.]

īśvaraḥ paramaḥ kṛṣṇaḥ sac-cid-ānanda-vigrahaḥ anādir ādir govindaḥ sarva-kāraṇa-kāraṇam (Śrī brahma-saṁhitā, 5.1)

[Kṛṣṇa ist bekannt als Govinda, die Höchste Persönlichkeit Gottes. Er besitzt einen ewigen glückseligen spirituellen Körper. Er ist der Ursprung aller Dinge. Er selbst hat keinen Ursprung, und Er ist die Ursache aller Ursachen.]



idam hi viśvam bhagavān ivetaro yato jagat-sthāna-nirodha-sambhavāḥ tad dhi svayam veda bhavāms tathāpi te prādeśa-mātram bhāvataḥ pradarśitam

(Śrīmad Bhāgavatam, 1.5.20)

[Der Höchste Persönlichkeit Gottes ist Selbst dieser Kosmos und dennoch ist Er weit entfernt davon. Von Ihm allein wurde diese kosmische Manifestation ausgestrahlt, die in Ihm ruht und nach der Vernichtung in Ihn eingeht. Du weißt alles darüber. Ich habe nur eine Zusammenfassung gegeben.]

atra sargo visargaś ca sthānam poṣaṇam ūtayaḥ manvantareśānukathā nirodho muktir āśrayaḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 2.10.1)

[Śrī Śukadeva Gosvāmī erklärte, dass es im Śrīmad Bhāgavatam zehn Bereiche mit folgenden Themen gibt: die Schöpfung des Universums, die Neben-Schöpfung, die Planetensysteme, den Schutz durch den Herrn, den schöpferischen Impuls, den Wechsel der Manus, die Wissenschaft von Gott, die Heimkehr, die Rückkehr zu Gott, die Befreiung und das summum-bonum.

Diese zehn ausschließlichen und absoluten Symptome finden sich im Śrīmad Bhāgavatam, welches kein anderer als Śri Kṛṣṇa Selbst ist. Direkt oder indirekt ist Hari (Śri Kṛṣṇa) die Quelle von allen rasa. Rasa ist der wichtigste Faktor dafür, warum wir alle gerne leben. Rasa ist die einzige Unterstützung von allen jīvas. Wenn wir also verstehen können, dass materielles rasa von Natur aus sehr unbeständig ist und uns letztendlich in den Ozean der schmerzlichen Erfahrung von māyā stürzen kann, dann können wir zu den Lotosfüßen von Śri Kṛṣṇa Zuflucht nehmen (Zuflucht bei reinen sadhu-guru-vaiṣṇava)

Daher ist *prākṛta-rasa* sehr gefährlich für den *jīva*, der den Weg der Knechtschaft durchschreitet, während *aprākṛta-rasa* uns ewige



Beständigkeit geben kann. Śrīla Prabhupāda pflegte sehr oft zu sagen: "Die einzige Pflicht eines jīva ist hari-bhajan." Allein hari-bhajan kann uns auf die Ebene des ewigen rasa bringen. Der Austausch von rasa mit dem Höchsten Herrn durch unser naturgemäß liebendes Gemüt des sevā kann uns ewige Beständigkeit geben. Aus dem Hari-bhakti-vilāsa kennen wir das folgende Skanda-purāṇ vachan:

sa mṛgyaḥ śreyasām hetuḥ panthaḥ santāpa-varjitaḥ anavāpta-śramam pūrve yena santaḥ pratasthire (Bhajan-rahasya, 2.42)

[Entsprechend dem Idealismus unserer früheren mahājanas (derjenigen, die mahabhāgavat sind), müssen wir unser bhajan-Leben aufbauen.]

# Śrī Prahlād Mahārāja gab folgende Unterweisung:

matir na kṛṣṇe parataḥ svato vā mitho 'bhipadyeta gṛha-vratānām adānta-gobhir viśatām tamisram punaḥ punaś carvita-carvaṇānām (Śrīmad Bhāqavatam, 7.5.30)

[Prahlāda Mahārāja antwortete: "Aufgrund ihrer unbeherrschten Sinne bewegen sich die Menschen, die zu sehr dem materialistischen Leben verfallen sind, in die Richtung höllischer Bedingungen und kauen immer wieder das, was bereits gekaut wurde. Ihre Neigung zu den Lotosfüßen von Kṛṣṇa kann niemals entstehen, weder durch Unterweisungen anderer noch durch ihre persönlichen Bemühungen noch durch eine Kombination aus beidem."]

na te viduḥ svārtha-gatiṁ hi viṣṇuṁ durāśayā ye bahir-artha-māninaḥ andhā yathāndhair upanīyamānās te 'pīśa-tantryām uru-dāmni baddhāḥ (Śrīmad Bhāqavatam, 7.5.31) [Menschen, die stark in dem Bewusstsein gefangen sind, das materielle Leben zu genießen, und die deshalb einen ähnlichen Blinden, der an äußere Sinnesobjekte gebunden ist, als ihren Führer oder *guru* akzeptiert haben, können das eigentliche Ziel des Lebens, sich im Dienst von Lord Viṣṇu zu engagieren, nicht verstehen. So wie ein Blinder, der von einem anderen Blinden geführt wird, den rechten Weg verfehlt und in einen Graben stürzt, so sind die materiell gebundenen Menschen, die von einem anderen materiell gebundenen Menschen geführt werden, an die starken Seile der fruchtbringenden Arbeit gebunden, und sie verharren immer wieder im materialistischen Leben und erleiden das dreifache Elend.]

Genau wie ein Blinder, der von einem anderen Blinden geführt wird, in einen Graben fällt; jene materiell gebundenen Menschen, die von materiell gebunden Führern geleitet werden, sind von den Seilen māyās gefesselt.

Warum sollten wir uns als großer vaiṣṇava darstellen, indem wir unseren unechten solitären bhajan und trockenen phalgu-vairāgya zur Schau stellen? Dies kann uns nur materielles vaibhāva wie Name, Ruhm, Position, kāminī, kāñcan, etc. einbringen. Wisse sicher, dass all diese Dinge auf dem Weg zur Absoluten Wahrheit nutzlos sind.







सम्ब्रिश्वास्त्रं साङ् ष्ट्राक्ष्यं साम्ब्रिस्यान्त्रं साम्ब्रिस्यान्त्रं साम्ब्रिस्यान्त्रं साम्ब्रिस्यान्त्र सम्ब्रिश्वाद्याः विश्वाद्यः साम्ब्रिस्यान्त्रं स्वाद्यः स्वादः स्वतः स्वादः स्वतः स्वादः स्वादः स्वतः स्वतः

Rādhā-dasye rahi chhada bhoga-ahi pratiṣṭhāsa nahe kīrtana-gaurava Rādhā-nitya-jana taha chhadi mana kena va nirjana-bhajana-kaitava

Betätige dich für immer in den Dienst von Śri Rādhā und halte dich fern von der hinterhältigen Schlange der materiellen Sinnesbefriedigung. An der Herrlichkeit im kīrtan des Herrn teilzunehmen, ist nicht dazu gedacht, das Streben nach persönlicher Anerkennung zu unterstützen. Oh Geist, warum ziehst du es dann vor, die Identität der Dienerin der ewigen Dienerin von Rādhā zu ignorieren? Warum möchtest du dich lieber dem solitären bhajan hingeben und so im betrügerischen Vorgang von diesem sogenannten bhajan schwelgen?

### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Auf dem Weg des Rādhā-dāsya ist trinad api sunicena bhāva ganz natürlich." Eine ablehnende Gemütsstimmung oder eine materiell genießende Stimmung bedeutet kāma. Dieses kāma in unserem Herzen ist eine schmutzige Verunreinigung, die uns, hari-bhajan nicht erlaubt. Das siddhānta-vicāra von Śrīla Prabhupāda besagt: Wir wissen, dass bhakti (sevā) die natürliche Funktion unserer Seele ist. Echte tṛṇād api sunīcena bhāva ist nur möglich, wenn wir die Wissenschaft von yukta-vairāgya auf dem Weg unseres Hari-

bhajan verwirklichen können. Die richtige Ausrichtung von allem und jedem auf Hari-sevā ist das Geheimnis von Hari-bhajan. Alles, was wir sehen können, ist für Hari-sevā bestimmt; wir haben kein Recht, irgendetwas für unsere Sinnesbefriedigung zu benutzen. Der vertrauliche Gaura-pārṣad Śrīla Prabodhānanda Sarasvatīpād schrieb:

kaivalyam narakāyate tri-daśa-pūr ākāśa-puṣpāyate durdāntendriya-kāla-sarpa-paṭalī protkhāta-damṣṭrāyate viśvam pūrṇa-sukhāyate vidhi-mahendrādiś ca kīṭāyate yat kāruṇya-kaṭākṣa-vaibhāvavatām tam gauram eva stumaḥ

(Caitanya-candrāmṛta, 5)

[Lasst uns Lord Gaurasundara verherrlichen, dessen Geweihte, die von dem unbezahlbaren Schatz des barmherzigen Blicks des Herrn bereichert sind, *mukti* (Befreiung) mit dem Aufenthalt in der Hölle gleichsetzen, aber von den *yogīs* begehrt wird (Verschmelzen im Brahman – *sāyujya*). Für die Geweihten von Lord Gaurasundara ist das Ziel der fruchtbringenden Arbeiter (Vergnügen im Paradies der himmlischen Planeten), so kurzlebig wie ein Luftschloss. Die räuberischen Sinne, die für die bedingten Seelen wie giftige Kobras sind, werden zahm und haben für die Geweihten keine Giftzähne. Die zeitweilige Welt der Phänomene verwandelt sich in eine Wohnstätte des Glücks, indem man sich ständig in den Dienst des Höchsten Herrn stellt. Sogar die erhabene und mächtige Position von Lord Brahmā oder Lord Indra wird für die Geweihten so insignifikant, wie die eines winzigen Insekts.]

Wenn vairāgya ganz natürlich ist, dann können wir tomāra sevāya, duḥkha hoya jato, se-o to parama-sukha fühlen - im Laufe des Dienstes zu Dir sind alle Schwierigkeiten, die kommen mögen, tatsächlich absolute Glückseligkeit.

Für gauḍīya-rāgānuga Geweihte ist Rādhā-dāsya das absolute Ziel. Śriman Mahāprabhu Śri Kṛṣṇa Caitanya Deva wollte uns immer die geheimnisvollste Technik des bhajan durch Sein Leben and Seine Lehren nahebringen. Wir können den folgenden śloka von Śrīla Sarvabhauma Bhattācārya zugunsten dieses siddhānta sehen:



vairāgya-vidyā-nija-bhakti-yogaśikṣārtham ekaḥ puruṣaḥ purāṇaḥ śrī-kṛṣṇa-caitanya-śarīra-dhārī kṛpāmbudhir yas tam ahaṁ prapadye (Śri Caitanya Satakam)

[Lass mich Zuflucht bei der Höchsten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, nehmen, der in der Gestalt von Lord Caitanya Mahāprabhu herabgestiegen ist, um uns wahres Wissen, Seinen hingebungsvollen Dienst und Seine Entsagung zu lehren. Er kam herab, weil Er ein Ozean von transzendentaler Barmherzigkeit ist. Ich will mich seinen Lotosfüßen hingeben.]

Caitanya Aṣṭakam von Śrīla Rūpa Gosvāmīpād gibt uns den folgenden berühmten śloka:

sadopāsyaḥ śrīmān dhṛta-manuja-kāyaiḥ praṇayitāṁ vahadbhir girbāṇair giriśa-parameṣṭhi-prabhṛtibhiḥ sva-bhaktebhyaḥ śuddhasṁ nija-bhajana-mudrām upadiśan sa caitanyaḥ kiṁ me punar api dṛśor yāsyati padam (Stavamālā)

[Lord Caitanya Mahāprabhu ist ewig verehrungswürdig für Halbgötter wie Śiva und Brahmā usw., die alle menschliche Gestalt angenommen haben (wie Advaita Ācārya und Haridas Ṭhākur), die große Liebe zu Ihm hegen; Er ist höchst strahlend, und Er unterweist Seine Geweihten in allen Geheimnissen des reinen bhajan, als würde Er selbst ihnen folgen. Wann wird dieser Śri Caitanya Deva wieder für mich sichtbar werden?]

Für eine lange Zeit war Rādhā-dāsya für uns nur ein Traum; praktisch ein unmögliches Konzept. Śriman Mahāprabhu kam, um diesen Geschmack des hervorragenden, einzigartigen und absoluten mahābhāva von Śrimati Rādhārāṇī (ihr Gefühl für Kṛṣṇa) zu bekommen. Da Er selbst Kṛṣṇa (das vorherrschende Absolute) ist, war es für Ihn unmöglich, dieses mahābhāva von Śrimati



Rādhārāṇī zu verwirklichen. Natürlich beschloss Er, die *bhāva* von Śrimati Rādhārāṇī, das übergeordnete Absolute, zu stehlen und zu kosten. Eine andere Alternative gab es nicht für Ihn. Er nahm auch den körperlichen Glanz von Śrimati Rādhārāṇī an. Dies ist eine höchst seltene Gabe für die ganze Welt, besonders für die Gauḍīya-Geweihten. Śrīla Rupa Gosvāmīpād hat den geheimnisvollen Grund aufgeschrieben, warum Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu auf diese Erde kam:

anarpita-carīm cirāt karuṇayāvatīrṇaḥ kalau samarpayitum unnatojjvala-rasām sva-bhakti-śriyam hariḥ puraṭa-sundara-dyuti-kadamba-sandīpitaḥ sadā hṛdaya-kandare sphuratu vaḥ śacī-nandanaḥ (Vidaqdha-mādhav)

[Möge dieser Herr, der als der Sohn von Śrīmatī Śacīdevī bekannt ist, transzendental im inneren deines Herzens wohnen. Strahlend wie geschmolzenes Gold ist Er im Zeitalter des Kali aus Seiner grundlosen Barmherzigkeit herabgestiegen, um das zu schenken, was keine Inkarnation jemals zuvor angeboten hat: den erhabensten Reichtum des hingebungsvollen Dienstes, den Reichtum der ehelichen Liebe].

Wir kennen folgenden śloka von dem großen Gaura-parṣad Śrīla Prabodhānanda Sarasvatī:

premā nāmādbhutārthaḥ śravaṇapathagataḥ kasya nāmnām mahimnaḥ ko vettā kasya vṛndāvanavipina-mahāmādhurīṣu praveśaḥ ko vā jānāti rādhām paramrasacamatkārmādhuryasīmām ekaś caitanyacandraḥ paramkaru ṇayāḥ sarvvamāviścakāra

(Caitanya-candrāmṛta, 130)

[Hat irgendjemand schon einmal von etwas gehört, das als prema bekannt ist und das höchste Ziel der Menschheit darstellt? Hat jemand von der göttlichen Kraft des Heiligen Namens gehört? Hat jemand den süßen, bezaubernden Wald von Vṛndāvana betreten? Kannte jemand Śri Rādhā als die Verkörperung der höchsten transzendentalen Ekstase, als die Verkörperung in der höchsten Süße der ehelichen Liebe, als höchst verehrungswürdig, würdig der höchsten liebevollen Anbetung?

Nur dank des absoluten Mitgefühls von Śri Caitanya-chandra wurden diese seltenen Edelsteine entdeckt, die schimmernd in der Dunkelheit (des Kali Yuga) gefunden wurden, erleuchtet vom Mondlicht Seiner Güte.]

Innerhalb aller endlosen brahmāṇḍas (Kosmische Welten) gibt es nichts Ausgezeichneteres (oder Wichtigeres) als Rādhā-dāsya. Rādhā-dāsya ist der einzige Weg, durch den wir die exzellente und seltene Chance bekommen können, Brajendrānandan Kṛṣṇa ausschließlich auf dem Weg des parakīya mādhurya-rasa bhajan zu dienen. Ādya-rasa ist das primäre rasa - das ursprüngliche rasa. Die Diskussion zwischen Śriman Mahāprabhu und Raghupati Upadyai im triveṇī sangam (im Haus von Vallabha Bhaṭṭa) kann uns dasselbe siddhānta zeigen.

śyāmam eva param rūpam purī madhu-purī varā vayaḥ kaiśorakam dhyeyam ādya eva paro rasaḥ

(Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 19.106)

[Die Form von Śyāmasundara ist die höchste Form, der ewige Wohnort, Mathurā ist der höchste Wohnort, Man sollte immer auf die ewig frische Jugendlichkeit von Lord Kṛṣṇa meditieren und die Süße der ehelichen Liebe ist die höchste Süße.]

Auch aus der Śrimad Bhagavad Gītā finden wir den unterstützenden śloka:

na rūpam asyeha tathopalabhyate nānto na cādir na ca sampratisṭhā aśvattham enaṁ su-virūḍha-mūlam asaṅga-śastreṇa dṛḍhena chittvā



tatah padam tat parimārgitavyam yasmin gatā na nivartanti bhūyaḥ tam eva cādyam puruşam prapadye yatah pravrttih prasrtā purānī

(Śri Bhagavad Gītā, 15.3-4)

Die tatsächliche Form dieses Baumes der materiellen Existenz, wie sie oben beschrieben wurde, ist in der Welt nicht wahrnehmbar, da sein Anfang, sein Ende und seine Existenz hier nicht festgestellt werden können. Deshalb sollte man, nachdem man diesen tief verwurzelten Baum der materiellen Existenz mit der scharfen Axt der intensiven Loslösung entschlossen gefällt hat, die Lotosfüße iener uranfänglichen Person, Śri Bhagavān, aufsuchen, die die Wurzel dieses Baumes ist. Wer Schutz bei Ihm sucht, von dem aus sich der Kreislauf von Geburt und Tod ausdehnt, kehrt niemals in diese materielle Welt zurück. Mit dem Gefühl des Herzens ergebe ich mich voll und ganz jener uranfänglichen Person, die die ursprüngliche Quelle jenes uranfänglichen rasa (ādya-rasa) ist, das zwischen männlich und weiblich gesehen werden kann.]

Es war die besondere Unterweisung von Śrīla Prabhupāda an uns, dass wir selbst den Hauch einer selbstbezogenen, genießenden Stimmung, die mit einer giftigen Schlange verglichen wird, vermeiden sollen, damit wir uns in Rādhā-dāsya etablieren können. Alle unsere gaudīya rūpānuga guru-vargas sind die persönlichen Gefährten von Śrimati Rādhārānī, so dass wir für den Eintritt ins Rādhā-dāsva Ihre grundlose Gnade benötigen. Wir können die grundlose Barmherzigkeit von Śrimati Rādhārānī nicht umgehen, damit wir unser Ziel des persönlichen bhajan vaibhāva durch das betrügerische Verfahren der solitären Bemühung des bhajan erreichen.





# ACHZEHNTES CKAPITEL

রাধাদাস্যে-রহি, ছাড়' ভগ-অহি, প্রতিষ্ঠাশা নহে কীর্তনে-গৌরব। রাধা-নিত্যজন, তাহা ছাড়ি' মন, কেন বা নির্জ্জন-ভজন-কৈতব।।

vraja-basi-gana pracharaka dhana pratisṭhā-bhiksuka tara nahe saba prana achhe tara se hetu prachara pratiṣṭhāsa-hina-Kṛṣṇa-gatha saba

Die kostbarsten Schätze unter den Predigern des Herrn sind die ewigen Persönlichkeiten, die im Vraja-dhām wohnen. Sie beschäftigen sich nicht damit, nach wertloser Reputation zu buhlen, die nur von einem lebenden toten Körper geschätzt wird. Die vrajavāsis sind wahrlich mit Leben durchdrungen und deshalb predigen sie, um den wandelnden Leichen auf dieser materiellen Welt Leben zu geben. Alle Lieder, die die vraja-vāsis von den Herrlichkeiten Lord Kṛṣṇas singen, sind frei von jedem Anflug von Verlangen nach Ruhm.

### Die Essenz dieses Verses:

Gaudīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Es ist unsere Pflicht all den vraja-vāsis zu dienen, die starke Schmerzen der Trennung von Śri Kṛṣṇa erleiden." Wer ist ein vraja-vāsi? Das ist die Hauptfrage. Śrīla Prabhupāda erklärt: "Diejenigen, die immer damit beschäftigt sind Kṛṣṇa zu dienen, die danach streben Śri Kṛṣṇa vollkommen zufrieden zu stellen, ohne einen Hauch von Selbstinteresse, indem sie alle ihre Sinnesorgane zusammen mit ihrem Geist einsetzen, und alle Regeln und Regulierungen, sozialen



Status oder persönlicher Moral und Pflicht ignorieren - sie sind eigentlich vraja-vāsi."

Alle unsere *rūpānuga guru-varga* sind *vraja-vāsi*. Ihre einzige Pflicht besteht darin Kṛṣṇa ununterbrochen zu dienen und die Herrlichkeiten Kṛṣṇa zu besingen. Śrīla Uddhava Mahārāja wollte den *vraja-gopīs kṛṣṇa-tattva* predigen, aber letztendlich erkannte er seine Dummheit und war sehr daran interessiert, zu einem Staubkörnchen im Vrajadhām zu werden, wo die *vraja-gopīkas* umherstreifen. In diesem Zusammenhang können wir folgende *ślokas* zitieren:

vande nanda-vraja-strīṇām pāda-reṇum abhīkṣṇaśaḥ yāsām hari-kathodgītam punāti bhuvana-trayam (Śrīmad Bhāgavatam, 10.47.63)

[Immer wieder bringe ich dem Staub von den Füßen der *gopīs* aus dem Kuhhirtendorf von Nanda Mahārāja meine Ehrerbietung entgegen. Wenn diese *gopīs* die Herrlichkeiten Śrī Kṛṣṇas laut besingen, dann werden alle drei Welten von diesen Schwingungen geläutert.]

āsām aho caraṇa-reṇu-juṣām aham syām vṛndāvane kim api gulma-latauṣadhīnām yā dustyajam sva-janam ārya-patham ca hitvā bhejur mukunda-padavīm śrutibhir vimṛgyām (Śrīmad Bhāgavatam, 10.47.61)

[Die *gopīs* von Vṛndāvana haben die Gemeinschaft mit ihren Ehemännern, Söhnen und anderen Verwandten aufgegeben, etwas, das sehr schwer aufzugeben ist. Sie haben den Pfad der Keuschheit geopfert, um Zuflucht zu suchen bei den Lotosfüßen von Mukunda, Kṛṣṇa, nach dem man durch vedisches Wissen suchen sollte. Möge ich das Glück haben, einer der Sträucher, Kletterpflanzen oder Kräuter in Vṛndāvana zu sein, denn die *gopīs* zertreten sie und segnen sie mit dem Staub ihrer Lotusfüße].



Wir können sehen, dass die *mahābhāvavati vraja-gopīkas* eigentlich zu Uddhavajī Mahārāja predigten, der sich als die kenntnisreichste Persönlichkeit unter allen *Kṛṣṇa-bhaktas* betrachtete. Aber letztendlich konnte er erkennen, dass er im Vergleich zu ihnen nichts war, also schämte er sich sehr. Diese *vraja-vāsis* sind immer voller *prema* für Kṛṣṇa.

gopī-ānugatya vinā aiśvarya-jñāne bhajileha nāhi pāya vrajendra-nandane (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 8.230)

[Wenn man den Fußspuren der *gopīs* nicht folgt, dann kann man den Dienst zu den Lotosfüßen Kṛṣṇas, dem Sohn von Nanda Mahārāja nicht erlangen. Wenn jemand von der Opulenz des Herrn Wissen erlangt, und davon überwältigt wird, dann kann er die Lotosfüße des Herrn nicht erlangen, auch wenn er im hingebungsvollen Dienst beschäftigt ist.]

vraja-vāsī lokera kṛṣṇe sahaja pirīti gopālera sahaja-prīti vraja-vāsi-prati (Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 4.95)

[Der ideale Ort um Kṛṣṇa Bewusstsein zu praktizieren, ist Vrajabhūmi, Vṛndāvana, wo die Menschen auf natürliche Weise die Neigung besitzen Kṛṣṇa zu lieben und Kṛṣṇa hat die natürliche Neigung sie zu lieben.]

Wirkliches Predigen bedeutet, den einfachen Menschen grundloses *kṛpā* zuteilwerden zu lassen, indem man die Herrlichkeiten Kṛṣṇas besingt, und von der eigenen praktischen Erfahrung von sevā spricht, um mit ihnen das direkte Gefühl von sevānanda zu teilen, und sie auf diese Weise zu *Kṛṣṇa-sevā* zu inspirieren. Das weltliche Wissen der Podiumsredner kann niemals Hingabe in die Herzen infundieren. Auch wenn ein redegewandter Politiker in weniger als einer halben Stunde eine bewegende Rede vorbereiten kann, ist die Wirkung seiner Rhetorik nur vorübergehend.

Umgekehrt, die unzusammenhängende Rede eines völlig ungebildeten, aber hingegebenen Gottgeweihten ist so ermutigend, dass sie Hingabe in die Herzen der Zuhörer weckt, auch wenn er keine Referenzen zu den Heiligen Schriften gemacht hat. In Gedanken an solchen hingegebenen Gottgeweihten schrieb Śrīla Prabhupāda in seinem Gedicht "Vaiṣṇava Ke?" (Vers 17): prāṇa āche tā'ra, se hetu pracāra — wer Leben in sich hat, kann predigen.

Jetzt kann die Frage aufkommen, wer der geeignetste Kandidat ist um Kṛṣṇa Bewusstsein zu predigen? Wer sonst kann der geeignetste Kandidat sein, als jene *vraja-vāsis?* Śrīla Prabhupāda pflegte sehr oft zu sagen: "Predigen kann man auf zwei Arten: die eine ist eine negative Art des Predigens und die andere eine positive Art des Predigens."

Aghāsura, Bakāsura, Śiśupāla, Jarāsandha, Kaṁsā, etc. predigten negativ. Wegen ihrer aggressiver Gemütsstimmung Kṛṣṇa zu vernichten, entstand so eine Art Programm, das half den Ruhm Kṛṣṇas überall zu verbreiten. Diese Form von negativem Predigen ist ein sehr schneller Vorgang des Predigens, aber wir können niemals erwarten, dass wir so unsere Gemütsstimmung für sevā entwickeln können

Positives Predigen ist selten und entwickelt sich langsam. Das kann als eigentliches Predigen bezeichnet werden, denn diese Form von Predigen kann tiefe Eindrücke in die Herzen von aufrichtigen Persönlichkeiten hinterlassen. Auf natürliche Weise können wir so zu der Schlussfolgerung (siddhānta) gelangen, dass die vrajavāsis die geeignetsten Kandidaten für kṛṣṇa prema-pracār sind. Sie haben überhaupt kein Interesse an eigens lābha-pūjā-pratiṣṭhā. Das nackte Bild von denen, die um lābha-pūjā-pratiṣṭhā betteln, kann gegenwärtig überall in der Welt betrachtet werden. Im Namen des Predigens, sammeln sie nur lābha-pūjā-pratiṣṭhā, nichts anderes. Śrīla Prabhupāda sagt, dass wenn du kein Leben in dir hast, welches pracār kannst du dann tun? Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur hat folgenden kirtan geschrieben:

(1)

śrī-kṛṣṇa-caitanya prabhu jīve doyā kori' swa-pārṣada swīya dhāma saha avatari'

(2)

atyanta durlabha prema koribāre dāna śikhāya śaraṇāgati bhakatera prāna

(3)

dainya, ātma-nivedana, goptṛtve varaṇa 'avaśya rakṣībe kṛṣṇa'—viśvāsa, pālana

(4)

bhaki-anukūla-mātra kāryera svīkara bhakti-pratikūla-bhāva varjanāńgikāra

(5

sad-anga śaraṇāgati hoibe jahara tahara prarthana sune Śri-nanda-kumara

(6)

rūpa-sanātana-pade dante tṛṇa kori' bhakativinoda poḍe duhuń pada dhori'

(7)

kāńdiyā kāńdiyā bole āmi to' adhama śikhāye śaraṇāgati koro he uttama

- [1-2) Aufgrund Seiner Barmherzigkeit für die gefallenen Seelen, kam Śri Kṛṣṇa Caitanya in diese Welt, mit Seinen Persönlichen Gefährten und göttlicher Wohnstätte, um Śaraṇāgati zu lehren, Hingabe zum allmächtigen Gott und um die ekstatische Liebe zu Gott zu verteilen, die gewöhnlich sehr schwer zu erlangen ist. Dieses Śaraṇāgati ist das Leben eines wahren Gottgeweihten.
- 3-4) Die Wege des Śaraṇāgati sind: Demut, sich hingeben, den Herrn als den einzigen Erhalter akzeptieren, das Vertrauen, von Kṛṣṇa sicher beschützt zu werden, alle Handlungen ausführen, die für die reine Hingabe förderlich sind und allem zu entsagen was der reinen Hingabe entgegengesetzt ist.

- 5) Der jugendliche Sohn von Nanda Mahārāja, Śri Kṛṣṇa, erhört die Gebete eines jeden, der Zuflucht zu Ihm in dieser sechsfachen Praxis genommen hat.
- 6-7) Bhaktivinoda nimmt Stroh zwischen seine Zähne, wirft sich zu den Füßen der zwei Gosvāmīs, Śri Rūpa und Śri Sanātana, und ergreift ihre Lotosfüße mit seinen Händen: "Ich bin ganz sicher der niedrigste unter den Menschen," sagt er weinend, "aber bitte macht aus mir den besten Menschen, indem ihr mich die Wege des Śaraṇāgati lehrt."]

Die eigentliche Bedeutung von Leben ist *niṣkapaṭa-śaraṇāgati* zu den Lotosfüßen von *sad-gurudeva* der in der Linie von *śrauta-paraṃparā* ist. Diese *vraja-vāsis* sind keine toten Körper, wie wir. Wir sind eigentlich bewegliche tote Körper. Wenn jene *vraja-vāsis kṛṣṇa-kathā* hören, dann haben sie direkte Gefühle des liebenden *sevā*. So, in ihrem *Kṛṣṇa-kathā*, ist Kṛṣṇa zweifellos anwesend. Wir erinnern uns an das schmerzhafte Lied von den *vraja-gopīkas* in der *Gopī Gita*:

tava kathāmṛtam tapta-jīvanam kavibhir īḍitam kalmaṣāpaham śravaṇa-maṅgalam śrīmad ātatam bhuvi gṛṇanti ye bhūri-dā janāḥ (Śrīmad Bhāgavatam, 10.31.9)

[Der Nektar Deiner Worte und die Beschreibungen Deiner Taten sind das Leben und die Seele, von denen die in dieser materiellen Welt leiden. Diese Erzählungen, überbracht von gelehrten Weisen, vernichten unsere sündhaften Reaktionen und lassen allen ein gutes Schicksal zuteilwerden, die sie hören. Diese Erzählungen werden auf der ganzen Welt verbreitet und sind mit spiritueller Kraft gefüllt. Diejenigen, die die Botschaft Gottes verbreiten, sind gewiss am freigiebigsten.]







শ্রীদয়িত দাস, কীর্তনেতে আশ, কর উচ্চঃস্বরে হরিনাম-রব। কীর্তন-প্রভাবে, স্মরণ হইবে, সে-কালে ভজন নির্জ্জন সম্ভব।।

śrīdayitadāsa, kīrtanate āśa, kara uccaiī svare 'harināma-rava" kīrtana-prabhāve, smaraṇa svabhāve, se kāle bhajana-nirjana sambhava

Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī (Diener von Rādhārani und Ihrem Geliebten Kṛṣṇa) erhofft sich immer kīrtan und er bittet alle die Namen von Lord Hari laut zu singen. Die transzendentale Kraft des gemeinsamen Chantens erweckt automatisch die Erinnerung an den Herrn und Seinen göttlichen Pastimes in Bezug auf die eigene ewige spirituelle Form. Erst dann wird es möglich, sich an einen einsamen Ort zu begeben und sich auf den äußerst vertraulichen bhajan Ihrer Lordschaften einzulassen.

## Die Essenz dieses Verses:

Gauḍīya Goṣṭhi Pati Paramahaṃsācārya Varya Śri Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda hat gesagt: "Durch lauten hāriṇam können alle anarthas in kurzer Zeit weggehen und diejenigen, die sich über dich lustig machen wollen, haben gar keinen Raum, das zu tun." Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu, der Höchste Herr hat uns die Exzellenz des lauten hāriṇam gezeigt."

Śrīla Prabhupāda hat auch gesagt: "Param vijayate Śri Kṛṣṇa saṅkīrtanam—dies ist das einzige verehrungswürdige Objekt der Śri Gauḍīya Maṭh." Śrīla Prabhupāda sagte weiter: Das saṅkīrtan-

yagya agni, wurde vom Höchsten Herrn (saṅkīrtan pitha,) Śri Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu im Śrivas Angan entzündet. Wir können uns als gauḍīyas identifizieren, wenn wir unser ganzes Leben dem saṅkīrtan-yajña agni opfern." Sehr oft pflegte Śrīla Prabhupāda den Unterschied zwischen saṅkīrtan-medha (der Intellekt im saṅkīrtan) und gṛha-medhā (Intellekt der materiellen Optimierung) zu sprechen. Wenn gṛha-medhā im Leben von jemanden stark zunimmt, dann sei es sicher, dass er im Kṛṣṇa Bewusstsein nicht wirklich Fuß fassen kann." Dies gilt für alle, unabhängig von Ehre und Ansehen. Aber wenn wir sehen, dass saṅkīrtan-medhā stark im Leben von jemanden zunimmt, dann ist das ein sehr gutes Symptom. Das ist eine Art grünes Licht auf dem Weg zum Kṛṣṇa Bewusstsein, dass gewiss dazu beiträgt den Zenit des Vaiṣṇavismus zu erreichen.

Aus seiner sehr bescheidenen Haltung heraus pflegte sich unser Prabhupāda immer als Vrishabhanu-nandini Dayita Dāsa zu bezeichnen. Er ist "Bhakti Siddhānta Sarasvatī", aber er pflegte nie so zu schreiben. Im Gegenteil, er pflegte als "Siddhānta Sarasvatī" zu unterschreiben. Eigentlich ist er aprākṛta Sarasvatī von Bhakti Siddhānta; daran gibt es keinen Zweifel. In seinem kirtan hat Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur geschrieben: sarasvatī kṛṣṇa-priyā, kṛṣṇa bhakti-tāra hiyā, vinodera seī se vaibhava.

Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur wollte seinem Herzen Ausdruck verleihen:

Sarasvatī ist bekannt als *Kṛṣṇa-śakti* (*Kṛṣṇa-priya*) und dieses Wort ist für Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur gedacht. *Kṛṣṇa-bhakti* ist das Herz von *Kṛṣṇa-priya* (Śrīla Prabhupāda). Bhaktivinod Ṭhākur fühlte in seinem Herzen, dass dies der einzige Schatz (*vaibhava*) in seinem Leben ist. Bis zu seinem letzten Atemzug führte er *hari-kīrtan* aus und das setzt sich in der ewigen Welt fort. Im Goloka-dhām Vṛndāvan, ist er immer im *hari-kīrtan* beschäftigt. Eigentlich ist er die vollständige Verkörperung von *vāṇī-sarasvatī*, so wie wir es im folgenden *śloka* feststellen können:

kṛpayā hari-kīrtana-mūrti-dharam dharaṇī-bhara-hāraka-gaura janam



# janakādhika-vatsala-snigdha-padam praṇamāmi sadā prabhupāda-padam (Stāva Ekadāsyam)

[Er lässt allen Seelen Seine Gnade zuteilwerden, Er ist die Inkarnation von hari-kīrtan. Als der Gefährte von Śri Gaura, erlöst Er Mutter Erde von der Last der Vergehen gegen sie. Und seine Güte übertrifft die eines Vaters. Ich bringe ihm meine Ehrerbietung dar — die Miene aller dieser Eigenschaften; immer verbeuge ich mich vor dem Glanz, der aus den heiligen Füßen meines Göttlichen Meisters ausgestrahlt werden.]

Tatsächlich kann nicht jeder seinen aprākṛta vani svarūpa erkennen. Offen gesagt, erst wenn hari-kīrtan im Leben eines sādhaka ganz natürlich wird, bis zu dem Punkt, an dem es sein ganzes Leben einnimmt, dann und nur dann ist es möglich solitär zu leben, nicht vorher. Dies ist der letzte Ratschlag von Śrīla Rūpa Gosvāmīpād in seinem Upadeśamṛta:

tan-nāma-rūpa-caritādi-sukīrtanānusmṛtyoḥ krameṇa rasanā-manasī niyojya tiṣṭhan vraje tad-anurāgi-janānugāmī kālaṁ nayed akhilam ity upadeśa-sāram (Upadeśamrta, 8)

[Beschäftige die Zunge und den Geist in den allmählichen Vorgang des Chantes und Erinnerns an Kṛṣṇas Namen, Formen, Pastimes, und so weiter und verweile in Vraja und verbringe all deine Zeit als Anhänger jener *vraja-vasis*, die tief mit Kṛṣṇa verbunden sind. Das ist die Essenz aller Unterweisungen.]

Auch Śrīla Jīva Gosvāmī hat uns das schrittweise Vorgehen beim kṛṣṇa-bhajan auf folgende Weise gezeigt:

prathamam namnah sravanam antahkarana-suddhy-artham apeksyam



suddhe cantah-karane rupa-sravanena tad-udaya-yoyata bhāvati samyag-udite ca rupe gunanam sphuranam sampadyate sampanne ca gunanam sphurane parikara-vaisistyena tad-vaisistyam sampadyate tatas tesu nāma-rupa-guna-parikaresu samyak sphuritesu lilanam sphuranam susthu bhāvati

(Krama-sandarbha commentary to Śrīmad Bhāgavatam, 7.5.18)

Zuerst wird erwartet, dass man die Namen des Herrn hören sollte, um das Herz zu läutern. Wenn der Geist und die Intelligenz auf diese Weise geläutert wurden, dann kann man über die Gestalt Kṛṣṇas hören, wodurch die Eignung erlangt wird Seine Gestalt zu visualisieren. Wenn die Form des Herrn klar visualisiert wurde, dann kann man Seine Eigenschaften erfahren. Wenn sie klar erkannt und verstanden wurden, dann entwickelt man, durch die besonderen Charakteristiken der Gefährten des Herrn, selbst individuelle spirituelle Eigenschaften. Wenn so der Name, Form, Eigenschaften und Gefährten des Herrn verwirklicht wurden, wird eine klare Erkenntnis der Taten Kṛṣṇas folgen.

Ähnlich hat Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur im *Bhajan-rahasya* über das allmähliche Vorgehen des *kṛṣṇa-bhajan* geschrieben:

adhikara na labhia siddhadeha bhāve viparjya buddhi janme saktir abhave (Bhajan-rahasya, Pratham-yama)

Auf dem Pfad des *Gaudiya-bhajan* ist es sicher, dass man, ohne eine angemessene Qualifikation zu besitzen, aber den Wunsch hat in ein höheres rasa zu springen, herabfallen kann, weil Herz und Geist labil sind.

Einen anderen wichtigen Punkt können wir in den Schriften von Śrīla Bhaktivinod Ṭhākur finden:



vidhimarga rata jane svadhinata ratna dane ragamarge karana pravesa raga-basavartti ha'ye parakīya —bhāvasraye labhe jīva Kṛṣṇa-premavesa

(Kalyāṇa-kalpataru)

Indem Kṛṣṇa den Anhängern von vidhi-marga, dem Pfad der regulierenden Prinzipien der authentischen vaiṣṇava-śāstra, das Juwel der Unabhängigkeit gewährt, kann er ihnen erlauben, in ragamarga einzutreten, den Pfad der natürlichen liebenden (spontanen) Anhaftung. Beherrscht von solch einer immensen liebevollen Anhaftung und unter dem Schutz von parakiya-bhava (amouröse Liebe), kann der jiva die exzellente ekstatische Liebe zu Kṛṣṇa erlangen.

In dem *Bhakti-rasāmṛta-sindhu* fınden wir das Stufenweise Verfahren von kṛṣṇa-*bhajan*:

ādau śraddhā tataḥ sādhusaṅgo ʻtha bhajana-kriyā tato ʻnartha-nivṛttiḥ syāt tato niṣṭhā rucis tataḥ athāsaktis tato bhāvas tataḥ premābhyudañcati sādhakānām ayaṁ premṇaḥ prādurbhāve bhavet kramaḥ

(Śri Caitanya Caritāmṛita, Madhya, 23.14-15)

[Am Anfang muss man den Wunsch nach Selbstverwirklichung haben. Das führt dazu, dass man versucht, sich mit spirituell höherstehenden Personen zu verbinden. In der nächsten Stufe wird man von einem erhabenen spirituellen Meister eingeweiht und unter seiner Anleitung beginnt der Neophyt mit dem Prozess des hingebungsvollen Dienstes. Durch die Ausführung des hingebungsvollen Dienstes unter der Anleitung des spirituellen Meisters wird man von allen materiellen Anhaftungen befreit,

erlangt Beständigkeit in der Selbstverwirklichung und erwirbt den Geschmack, von der Absoluten Persönlichkeit Gottes, Śrī Kṛṣṇa, zu hören.]

Das ist eigentlich antim-vani (die letzte Unterweisung) von Śrīla Prabhupāda: Wenn ein sādhaka aufgrund seiner starken und natürlichen Gemütsstimmung kontinuierlich sein Leben mit harināma verbringen will, dann ist non-stop satsaṅga durch harināma-kīrtan möglich. Da hāriṇam die ursprüngliche Quelle von allem ist, kann er allmählich alle Vorzüglichkeit in Bezug zu nāma-rupa-guna-parikarlila, zur Vollkommenheit bringen. Śrīla Saccidānanda Bhaktivinod Ṭhākur hat in seiner Gītāvalī geschrieben:

(1)

jaya jaya harinām, cidānandāmṛta-dhām, para-tattva akṣara-ākār nija-jane kṛpā kori', nāma-rūpe avatari', jīve doyā korile apār

(2)

jaya `hari', `kṛṣṇa', `rām', jaga-jana-suviśrām, sarva-jana-mānasa-rañjana muni-vṛnda nirantar, je nāmera samādar, kori' gāy bhoriyā vadana

(3)

ohe kṛṣṇa-nāmākṣar, tumi sarva-śakti-dhar, jīvera kalyāna-vitaraṇe tomā vinā bhāva-sindhu, uddhārite nāhi bandhu, āsiyācho jīva-uddhāraṇe

(4)

āche tāpa jīve jata, tumi saba koro hata, helāya tomāre eka-bār ḍāke jadi kono jan, ho'ye dīn akiñcan, nāhi dekhi' anya pratikār Vaishnava EKE

(5)

tava svalpa-sphūrti pāy, ugra-tāpa dūre jāy, lińga-bhańga hoy anāyāse bhakativinoda koy, jaya harināma jay, paḍe' thāki tuwā pada-āśe

- 1) Alle Ehre, Alle Ehre dem Heiligen Namen, der Wohnstätte von unsterblicher transzendentaler Glückseligkeit. Die Höchste Absolute Wahrheit, die eine ewige Form besitzt, ist in der Form des Heiligen Namens herabgestiegen. Er zeigt Seinen Geweihten Barmherzigkeit und allen gefallenen Seelen Güte.
- 2) Alle Ehre der Höchsten Persönlichkeit Gottes, der mit verschiedenen Namen angerufen wird, wie Hari, Kṛṣṇa, and Rama. Er ist der verheißungsvolle Ruheort aller Lebewesen in diesem Universum und Er erfreut den Geist aller Seelen. Große Weise ehren Seinen Heiligen Namen und sie singen ununterbrochen den Heiligen Namen, füllen ihre Münder mit Seinem Klang.
- 3) Oh Du ewiger Heilige Name Kṛṣṇa, Du besitzt alle Kräfte und lässt den Lebewesen alle Verheißungen zuteilwerden. Du bist der einzige Freund, der uns vom Ozean der materiellen Existenz befreien könnte. Du bist gekommen, um alle gefallenen Seelen zu erlösen.
- 4) Für alle Seelen in dieser Welt gibt es viel Elend und Kummer. Oh Hāriṇam, wenn Dich jemand auch nur einmal anruft, der sich sehr klein und niedrig fühlt, der keinen Besitz hat und kein anderes Heilmittel für Seine Rettung erkennen kann, dann vernichtest Du ganz leicht seine Sorgen
- 5) Wenn man auch nur eine leichte Reflexion oder einen kleinen Funken von Dir erlangt, dann verschwinden alle Arten von schrecklichem Elend. Ṭhākura Bhaktivinoda sagt: "Alle Ehre, alle Ehre sei dem Heiligen Namen von Lord Hari! Oh Hāriṇam, Ich falle immer wieder zu Deinen Lotosfüßen."]



# īśat vikaśi' punaḥ, dekhāya nija rūpa-guṇa citta hari' laya kṛṣṇa-pāśa

(Śrī Nāma Mahātmya, Śaraṇāgati, Verse 6)

Indem Er Sein eigenes zauberhaftes Merkmal ein wenig offenbart, offenbart Er seine persönliche Schönheit und Eigenschaften, die ihn veranlassen, das Herz eines Gottgeweihten zu stehlen, der sich Seinen Lotosfüßen ergeben hat. Das ist die einzigartige Eigenschaft des harinam-mahāmantra.



Ācārya - Ein führender Vaiṣṇava - der selbst bereits in acharan etabliert ist, um anderen im bhajan zu helfen

acharan - Vaisnava - Etikette

Ādya-rasa - Das ursprüngliche rasa - mādhurya-rasa

adhokşaja-vastu - Jenseits der sinnlichen Wahrnehmung (Viṣṇu -tattva)

ahaṅkār - Intellekt und Ego)

ākār guru-tattva - ursprüngliches guru tattva

analo - Feuer

antim-vani - die letzte Unterweisung

anu caitanya-vastu – Atomarisch klein, wie das sehr kleine cetanvastu- cit-Teilchen attma

āpo - Wasser

aparādha-Vergehen

**aprākṛta nada brahma** – Brahman in der Form des transzendentalen Klangnamens

aprākṛta-vastu - transzendentales Objekt- das jenseits materieller Grenzen liegt

**āśraya-vigraha** –Die einzige Pflicht von asraya-vigraha (Śrī Radha) besteht darin, visay-vigraha (Sri Krsna) volkommen zufrieden zu stellen. Krsna ist der absolute dominante, und seva-vigraha (Śrī Radha) ist die absolute dominierte

āsan - Sitzplatz - Platz

asura- Dämon

**ātmā vit puruṣa**- derjenige, der attma tattva mit ganzer Verwirklichung erkannt hat.

ātmā – dharma - Vaisnva dharma oder Bhagavat dharma

avidyā - Unwissenheit

Baddha-jīvas - gebundene Seelen

bhāgavat-bhakta - Vaisņava

bhāgavata-cintā - sich ständig an den Herrn erinnernd (Viṣṇu tattva)



bhāgavat vigraha - bhagavat svarup

bhikṣā-sevā - Für Bhagavan betteln

buddhi - Geist

bhukti - materielle genießende Gemütsstimmung,

bhūmi - Erde,

cinmaya — cit-Partikel, aprākṛta (transzendental)

**dandavat pranam**— ausgestreckte Ehrerbietung erweisen - pranam **ekāyan-paddati** — Alles wird auf eine einzigartige Weise kanalisiert, was absolute Hingabe genannt wird

gurur nitya-dāsa - Der ewige Diener von sri guru

**guru-paramparā** – guru in sukzessiver Reihenfolge, durch mantra bhāgavat-paramparā –. folgt dem Weg von prema

guru-sevā — guru dienen

guru-tattva - die innere Bedeutung des Begriffs "guru".

Guru-varga— alle vorherigen gurus

harijana - Bhagavat bhaktas

Indra Deva - König des Himmels

Japa - chanten

**kāma bzw. kamanā** – Gemütsstimmung sich selbst zufriedenstellen zu wollen

**kāminī-kanchan** – Frauen und Geld (oder Gold, Juwelen usw..)

kanaka-kāminī - Gold, Frauen

kaupīna – die innerste Bedeckung eines sannyasi

kham - Äther

kīrtan - Die Herrlichkeiten Bhagavans besingen

krodha - Zorn

kṛpā - Barmherzigkeit

kṛṣṇa kīrtan-kari – he who is engaded in the glorification of Kṛṣṇa kṛṣṇetara-vastu - Dinge, die keine Beziehung, bzw. Keine Verbindung



mit krsna-sevā haben

lābha-pūjā-pratiṣṭhā— Gewinn,-Glamour und eine Position (Stellung)

Iobha- Gier

mada- Berauschung durch das falsche Ego

mādhurya-rasa- eheliche Gemütsstimmung der Liebe

mahājanas - Anhänger des Bhagavat dharma

mano - Geist - Verstand

Mātsarya- Neid

mauna-vrata - Gelübde zu Schweigen

māyāmoye- voller maya

moha - Verliebtheit

mukti- materielle Befreiung

Nişkiñcan - Besitzlosigkeit

nirviśeșa-bhāva - Unpersönlichkeitslehre

pandit - Gelehrter, der bhava-aprakrta - Wissen besitzt

param satya-vastu – das absolute Objekt der meditation

phalgu-vairāgya — trockene Loslösung

**pracār** — über das Absolute tattva auf der Basis von acharan zu referieren

prāṇa- Leben

parşad – ewiger Gefährte

pratisthā - Prestige

pratisthā-āśā - Hoffnung auf pratisthā

pratiṣṭhā bistha - materielles pratiṣṭhā kann mit Kot verglichen werden

pratisthā vaibhāva—vaisnavi pratisthā ist das wahre vaibhāva

puja-sevā—seva in der Form von puja

pūrna chetan-vastu — das absolute cit vastu

śabda-tattva – bedeutet śabda brahma

sādhu-sanga - Gemeinschaft mit einem sadhu



**sambandha-jñāna** – Unsere Beziehung zu Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān und zwischen Bhagavān und māyā

**sandhinī-śakti**— ist verantwortlich für jede Existenz (direkt oder indirekt)

sankīrtan — Die Herrlichkeiten des Höchsten Herrn besingen

saraga-bhakta - ein Redner, der voller kāma ist

sat-gathi - die höchste Stellung nach dem Tod erlangen

sevya-vigraha-dem vigraha dienen

śikṣā- das absolute Ziel der Erkenntnis

Siddhānta— das Absolute Ergebnis von seva

siddhānta-vicāra— Das absolute Urteil über das Absolute

**śrauta-pantha** — der sukzessive Fluss des Absoluten Wissens durch die reine guru-parampara

śravaṇaṁ kīrtanaṁ viṣṇuoḥ — Hören und Singen des viṣṇu-tattva
śuddha-bhakti pracār — Das reine Predigen von Bhagavat bhakti
śuddha-Vaiṣṇava — reiner-Vaiṣṇava (dessen Herz frei von jedem Wunsch ist)

svarūpa — die ewige Natur der Seele

tapasyā - Enthaltsamkeit

**taṭastha** — die marginal (dazwischenliegende) Position der gebundenen Seele

tṛṇād api sunīcena bhāva — sich niedriger als ein Grashalm fühlen

tyāgī — Eine Person, in losgelöster Gemütsstimmung

Vaiṣṇava-ninda – einen Vaiṣṇava kritisieren

Vaiṣṇuavi-pratiṣṭhā – pratiṣṭhā vom Herrn gegeben

Vaibhāva - Füllen

vairāgya (phalgu-vairāgya)—trockenes vairāgya- hat keine Beziehung zu bhakti

vāyu - Luft

vichar – Urteilsvermögen (siddhanta)



vidyā / avidyā - Wissen/ Unwissenheit - maya

vigraha - Bildgestalt (svarup)

vipralipsā – das Gefühl einer starken Anhaftung – (oder Gier) zum eigenen Vorteil (Profit)

*viśuddha śrauta-vani paramparā* — der makellose Fluss von reinem vani vaibhāva durch die guru-parampara

viśuddha-siddhanta vicāra- reines siddhanta vichar

Yamarāja - Gott des Todes und der Gerichtsbarkeit

yukta-vairāgya-vidyā – die Gemütsstimmung der richtigen (perfekten) Haltung für den absoluten hari bhajan





Was für eine schwierige Aufgabe ist es, eine gefesselte Seele aus der kerkerähnlichen Fallgrube von Mahā-māyā zu befreien, ihr zu helfen, die Lotosfüße Bhagavans zu erlangen und sie im ewigen sevā im ewigen Dhām zu beschäftigen.



