

Deutsche Übersetzung

# śrī-śrī-guru-gaurāngau jayatah

# SARASVAT-GAUDIYA TATTVA DARSHAN

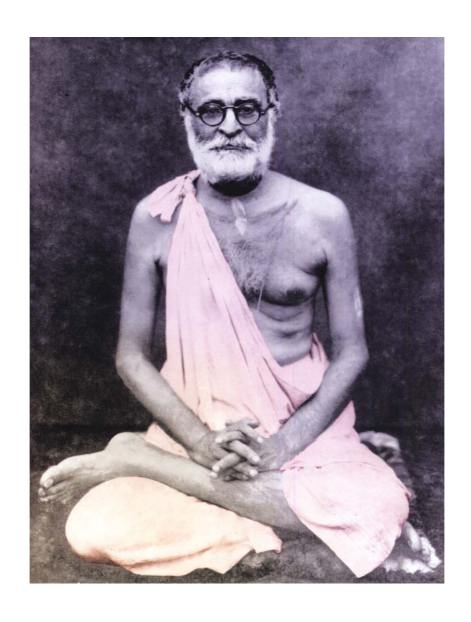
Eine wissenschaftliche Untersuchung über das Bhaktivinoda-dhārā und Non Bhaktivinoda-dhārā

Inspiriert von den Vorträgen von Seiner Göttlichen Gnade Śrī Śyām Dās Babajī Mahārāja

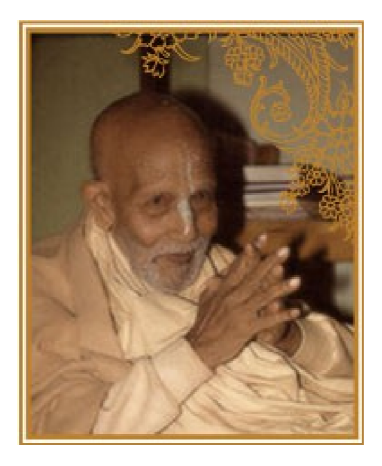
# Deutsche Übersetzung vom Team des <a href="https://derharmonist.de/startseite/">https://derharmonist.de/startseite/</a>

Mayapur, Juli 2023

Wir beten zu allen Sarasvati Gaudiya Vaisnavas, den mächtigsten und mitfühlenden Kommandanten von Sri Caitanya Mahaprabhu, dass sie uns für immer unter ihren göttlichen Lotosfüßen beschützen und uns helfen mögen ihre Befehle mit Demut und Liebe auszuführen. Wir bitten die Leser, unsere Fehler und Unzulänglichkeiten zu verzeihen und dass sie zugleich wie die Bienen, nur nach der Essenz Ausschau halten mögen. Zugleich hoffen wir, dass die geneigten Leserinnen und Leser uns Verbesserungsvorschläge unterbreiten und uns auf eventuelle Unzulänglichkeiten hinweisen. Wir beten, verehrte Vaisnavas, Euch von ganzem Herzen dienen zu dürfen.



Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur Prabhupāda



Śrī Śrīmad Bhakti Pramoda Purī Mahārāj



Śrī Śyām Dās Babajī Mahārāj

# Inhalt

| Vorwort 9                                                                                                     |    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Die redaktionelle Feder 11                                                                                    |    |
| Bhaktivinoda-dhārā und Non-Bhaktivinoda- dhārā                                                                | 13 |
| Im Zeitalter des gefährlichen Kali ist der<br>Pfad des Bhaktivinoda dhārā gespickt<br>mit zahllosen Dornen 16 |    |
| Sicherlich ist rasa-tattva nicht für alle zugänglich                                                          | 21 |
| Glossar 29                                                                                                    |    |

### Vorwort

Śrī Caitanya Mahāprabhu verkündete, dass unter den vielen Formen der göttlichen Verehrung die ehelichen Pastimes der *gopīs* mit Śrī Kṛṣṇa an höchster Stelle stehen. Von dem Zeitpunkt, als Śrī Caitanya Mahāprabhu *daśākṣara-mantra-*Einweihung in Gayā empfing, war Er in der Gemütsstimmung der *gopīs* versunken, die in Agonie nach Śrī Kṛṣṇa suchten, als Er nach der plötzlichen Auflösung des *rāsa-līlā* auf mysteriöse Weise verschwand. Dieser intensive Schmerz der Liebe in *viraha* (Trennung) dauerte Sein ganzes göttliches Leben lang an.

Das Thema *rasa-tattva* ist eine der am meisten missverstandenen Doktrinen innerhalb der Gaudiya-Vaiṣṇava Tradition; es ist nicht zu vergleichen mit der sogenannten Liebe zu dieser Welt. Deshalb ist die Erlangung von Śrī Rādhā-Kṛṣṇa nur der am weitesten fortgeschrittenen Klasse von vollkommen rein gesinnten Gottgeweihten vorbehalten, die keine Gegenleistung für ihre hingebungsvollen Bemühungen erwarten.

Nur wenige Mitglieder der Gaudīya-Vaiṣṇava-Gemeinschaft haben derzeit irgendeine Art von tatsächlichem Zugang zum Vṛndāvana-Pastimes von Śrī Kṛṣṇa. Solche, die Gaudīya Vaiṣṇavas nachahmen, geben eine falsche Darstellung der Lehren, die Śrī Caitanya Mahāprabhu barmherziger Weise geschenkt hat. Ihre irreführenden Darstellungen stehen Seinem göttlichen Ziel entgegen, die Seelen zu retten, die vom weltlichen Feuer befallen sind, und verstoßen gegen die Grundprinzipien Seiner heiligsten Lehre.

In diesem gegenwärtigen Zeitalter von Kali, das voller falscher Vorstellungen und Irrtümer ist, ist es von größter Wichtigkeit, zwischen Bhaktivinoda-dhārā und Nicht-Bhaktivinoda-dhārā zu unterscheiden. Aufgrund seiner kompromisslosen Verkündigung von Śrī Caitanya Mahāprabhus Lehren ist Gauḍīya-goṣṭhī-patiḥ Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prabhupāda berühmt als der Siṃha Guru (ein sehr mächtiger, löwenartiger guru). Gekleidet in der Farbe der aufgehenden Sonne, vertreibt er die Wolken von Trugschlüssen vom Gauḍīya-Himmel und begründet die Lehre von śuddha-bhakti.

Śrīla Prabhupāda hielt es immer für am barmherziger sich eher um das spirituelle Wohlergehen eines Menschen zu kümmern als um seine materiellen Annehmlichkeiten. Er betrachtete einen sogenannten *guru*, der seinen Schülern einfach nur schmeichelt, als schädlich. Ein echter spiritueller Meister ist wie ein Metzger, der ein scharfes Messer an den Hals einer Ziege legt und alle falschen Vorstellungen in Stücke schneidet. Es ist zu beobachten, dass die heutige Vaiṣṇava-Gesellschaft im Allgemeinen sehr weit von Śrīla Prabhupādas Lehren entfernt ist. Daher sehen wir es als unsere Pflicht an, zumindest zu versuchen, die Lehren unseres Sarasvata Gauḍīya *guru-varga* so weit wie möglich zu repräsentieren; andernfalls wähnen sich die Menschen in einem Märchenschloss im Namen von *rūpānuga* und *rāgānugā-bhajana*.

Genauso wie jemand einen Dachdecker warnen kann, dass er bei seinem nächsten Schritt abstürzen könnte, müssen auch wir so viele Menschen wie möglich vor der drohenden Gefahr warnen. Wir wollen unsere Leser dazu anregen, nur denen zu folgen und mit ihnen zu verkehren deren ācara und prācara völlig im Einklang stehen mit Śrīla

Bhaktivinoda Ṭhākura und Śrīla Prabhupāda Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura. Indem die *sādhakas* ihnen vollkommen folgen, werden sie mit Sicherheit *maṅgala* (Glück) erfahren und es ist nicht nötig, dass sie ihre Namen in eine betrügerische Bande eintragen.

Unser einziges Gebet ist, dass der  $v\bar{a}n\bar{i}$ -vaibhava von Śrīla Prabhupāda uns korrigieren kann. Möge dieses kleine Büchlein allen, die aufrichtig nach der Absoluten Wahrheit suchen, die Augen öffnen.

Herzlichen Dank.

### Die redaktionelle Feder

Gauḍīya-goṣṭhī-patiḥ Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda sagte, ja, Gauḍīya Maṭha-Geweihte sind sahajiyā, aber wir sind aprākṛta-sahajiyā, denn unser Ziel ist es dem sahaj-prema (natürliche, spontane göttliche Liebe) als unserem sevā-dharma zu folgen, das in toto im Gemüt der vraja-vāsīs von Śrī Vṛndāvana-dhāma gefunden wird, in denen es keinen Raum für Künstlichkeit gibt. Also sind wir natürlich sahajiyās, darin besteht kein Zweifel, aber die meisten von uns sind prākṛta-sahajiyās. Einmal, als Śrīla Prabhupāda während Kārtika in Śrī Vṛndāvana-dhāma war, gab er hari-kathā im Kuñja Bihārī Maṭha in Rādhā-kuṇḍa und einige sahajiyā babajīs wurden sehr wütend, als sie sein reines (geradliniges) Siddhānta-vicāra zu hören bekamen. Mit lauter Stimme sagte er, dass er wisse, dass sie alle aufgrund des Siddhānta-vicāra beunruhigt seien, aber dies sei der einzige Weg, um reine Hingabe zu erlangen.

Er warnte die Zuhörer davor, zu den Rādhā-kuṇḍa sahajiyā babajīs zu gehen, um ihr sahajiyā-vicāra zu akzeptieren, denn obwohl es süß erscheinen mag, ist es in Wirklichkeit ein sehr gefährliches Gift, das die Vitalität ihres spirituellen Lebens aufzehrt. Er forderte sie außerdem auf, diese sahajiyās zu meiden und ihre Gesellschaft sofort zu verlassen, damit sie nicht völlig verloren gehen. Diese sahajiyā babajīs stritten daraufhin mit ihm, leugneten, dass sie tatsächlich sahajiyās waren und beschuldigten, im Gegenzug Śrīla Prabhupāda und seine Anhänger, solche zu sein. Śrīla Prabhupāda antwortete, wie er es immer tat, mit einer unwiderlegbaren Antwort nach der anderen.

Das Symptom eines sahajiyā ist, dass er sich für sehr authentisch hält, während er praktisch das genaue Gegenteil ist. Das ist wie bei einer verrückten Person, die sich selbst für vollkommen in Ordnung hält. Die wichtigste chronische Krankheit der sahajiyās ist, dass sie immer versuchen, cinmāya (transzendental) mit jaḍa (materiell) bhāva in ihrembhajana-Gemüt zu vermischen, wodurch der Standard des absoluten bhajana, den Śrīman Mahāprabhu vorlebt, auf ein sehr billiges, niedriges Niveau herabsinkt. Śrīla Prabhupāda sprach oft davon, dass es völlig unmöglich ist irgendwie cinmāyā und jaḍa-bhāva miteinander zu vereinen. Dennoch versuchen jene sahajiyās, Bhagavān dazu zu bringen, zu ihnen herabzusteigen, indem sie wahnhaft sahajiyā-bhāva mit einem falschen Verständnis der śāstra mischen, was letztendlich zu māyā (Illusion) führt.

Sie verstehen diese einfache Sache nicht

kṛṣṇa - sūrya-sama; māyā haya andhakāra yāhāṅ kṛṣṇa, tāhāṅ nāhi māyāra adhikāra (Śrī Caitanya-caritāmṛta, Madhya 22.31)

Der Höchste Herr ist wie die strahlende Sonne. In Seiner Gegenwart sind Dunkelheit oder Unwissenheit nicht vorhanden. Tatsächlich wird dieses dunkle Universum von der Sonne erhellt, aber die Sonne und der Mond reflektieren lediglich die körperliche Ausstrahlung des Höchsten Herrn. In der *Bhagavad-gītā* (7.8) sagt der Herr: "prabhāsmi śaśi-sūryayoḥ"- Ich bin die leuchtende Energie der Sonne und des Mondes.

Die Schlussfolgerung lautet, dass der Ursprung allen Lebens die körperliche Ausstrahlung des Höchsten Herrn ist. Dies wird auch in der *Brahma-samhitā*, (5.40) bestätigt: "yasya prabhā prabhavato jagadaṇḍa- koṭi" - Erleuchtet vom körperlichen Glanz des Höchsten Herrn, ist alles von Dunkelheit befreit.

Wir müssen bedauern, dass wir sogar in unserer eigenen *sampradāya sahajiyās* beobachten, deren *ācaraṇa* gegen die *śāstra-vicāra-siddhānta* unseres früheren Gauḍīya *guru-varga* verstoßen haben. Ihre a*pasiddhānta*-Aktivitäten sind zu einem Wolkenkratzer angewachsen.

Zu diesem Thema können wir uns an eine Geschichte aus der *Upadeśa Upākhyāna* von Śrīla Prabhupāda Sarasvatī Ṭhākura erinnern. Darin wird beschrieben, wie ein Dieb rief: "Da ist ein Dieb, da ist ein Dieb!" Warum? Nur um die Aufmerksamkeit der Leute abzulenken, damit sie ihn, den Dieb, nicht fassen. Ein Buch, das eine passende Antwort auf die aktuelle Situation gibt (*abhakti*), sollte sofort veröffentlicht werden, um den gefährlichen Virus des Irrtums in Bezug auf *rūpānuga-bhajana* der auf der ganzen Welt vorherrscht, auszumerzen.

Im *Bhakti-tattva-viveka* hat Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura geschrieben, dass einige Leute sagen, dass *bhakti* keinen Wert hat, dass Gott nur ein imaginäres Gefühl ist,

dass die Menschheit nur das Bild Gottes in ihrer Phantasie erschaffen hat und dass bhakti ein schädlicher Bewusstseinszustand ist, der ihnen in keiner Weise nützen kann.

Obwohl solche Leute gegen *bhakti* eingestellt sind, können sie uns nicht schaden, weil wir sie leicht erkennen und meiden können, aber diejenigen, die propagieren, dass *bhagavad-bhakti* das höchste *dharma* ist, sich aber in einer Weise verhalten, die den Prinzipien von *śuddha-bhakti* widerspricht und andere gegen diese Prinzipien anleiten können besonders schädlich sein.

Letztlich führen sie uns auf einen Weg, der völlig konträr ist zu *bhagavad-bhakti*. Deshalb haben die früheren *ācāryas* die innewohnende Natur von *bhakti* genauestens definiert und uns wiederholt vor verunreinigten und zusammengewürfelten Auffassungen gewarnt.

# BHAKTIVINODA-DHĀRĀ UND NON-BHAKTIVINODA-DHĀRĀ

## Eine wissenschaftliche Untersuchung

yac-chaktayo vadatāṁ vādināṁ vai vivāda-saṁvāda-bhuvo bhavanti kurvanti caiṣāṁ muhur ātma-mohaṁ tasmai namo 'nanta-guṇāya bhūmne

Śrīmad-Bhāgavatam, 6.4.31

Lasst mich meine respektvolle Ehrerbietung, der allgegenwärtigen Höchsten Persönlichkeit Gottes, darbringen, mit Seinen unbegrenzten transzendentalen Eigenschaften. Durch Seine Māyā gerät jeder auf die Ebene der Verwirrtheit. Wenn jemand etwas *vicāra* spricht, dann wird sicherlich jemand dessen *vicāra* widersprechen und auf diese Weise wird es immer Kämpfe und Streitigkeiten zwischen den einzelnen Rednern in dieser materiellen Welt geben; sie werden immer ihre jeweilige Besonderheit zur Schau stellen oder persönliche Auszeichnungen (*pratiṣṭhā*) projezieren.

Gauḍīya-goṣṭhī-patiḥ Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Prabhupāda pflegte zu sagen, dass Bhaktivinoda-dhārā niemals aufgehalten werden kann, genau wie der Phalgu Nadī (Fluss), der heimlich unter einer Sandschicht fließt - der Strom muss fließen, um diejenigen zu retten, die wirklich wahrhaftig sind. Wer ist wirklich aufrichtig, wer ist es nicht, und wer kann diese Eigenschaft bei anderen erkennen? Im Allgemeinen wird fast jeder seine eigene Authentizität beanspruchen. Wir können sogar hören, dass einige sahajiyā-Gruppen behaupten, dass diejenigen herzlos sind, die sich nicht mit dem höheren rasa-tattva von Śrī Rādhā-Govinda līlā-vilāsa auseinandersetzen. In diesem Fall, ihrer Meinung nach, ist unsere gesamte Gauḍīya guru-varga herzlos. Sie behaupten das einfach deswegen, weil Śrī Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu und unsere vorangegangene guru-varga niemals eine unzulässige sahajiyā-Praxis dieses höheren rasa-tattvas bewilligten.

Trotz vieler Bemühungen, das absolute *siddhāntavicāra* durch verschiedene Formen von *hari-kathā-kīrtana* und *sevā* zu vermitteln, sehen wir immer noch keine ausreichenden Ergebnisse, einfach aufgrund der großen Menge an falschen Botschaften, die aufgekommen sind. Leider hatten viele Prediger nie die Absicht, das authentische *śrauta-vāṇī-vaibhava* zu schützen und zu bewahren wie es von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura und Śrīla Prabhupāda Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura errichtet wurde. Große Verwirrung wurde absichtlich von einigen Predigern in die Welt gesetzt, die das Ziel hatten, eine große Ausbeute an persönlichem *lābha-pūjā-pratiṣṭhā* zu bekommen. Traurigerweise kann es viele Jahrzehnte dauern, um die Auswirkungen von all diesen vorangegangenen irreführenden Predigten zu korrigieren, aber wir müssen trotzdem unser Bestes tun.

Die einzige Autorität der Absoluten Unterweisung ist Śrīman Nityānanda Prabhu. Er gründete ursprünglich das große *Nāma-haṭṭa*-Predigtzentrum in Godrumadvīpa, um das reine *tattva-siddhānta-vicāra* (einschließlich *nāma-premarasa*) zu verbreiten und

es gleichzeitig von allen Arten von Verunreinigungen zu schützen. Unglücklicherweise, jene die ein böses Spiel im Namen von hari-bhajana trieben, während sie sich als Prediger ausgaben, verbreiteten ein falsches Bild vom tattva-siddhānta-vicāra und imitierten die Verbreitung des nāma-prema. So begingen sie Vergehen gegen die Reinheit des Nāma-haṭṭa.

Dies ist der Grund, warum Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura sich als der Auskehrer dieses Nāma-haṭṭa manifestierte, um all den Müll zu beseitigen, der sich von diesen frevelhaften sahajiyās angesammelt hatte. Er tat dies durch seine unzähligen Schriften und Reden, die dann der von ihm ernannten mächtiger Repräsentant, Jagadguru Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prabhupāda, der Löwen Ācarya, befolgt und propagiert wurde, eine Persönlichkeit, die alle Sahajiyā Siddhāntavicāra verbrannte. Die schmerzliche Situation, die gegenwärtig vorherrscht, ist, dass niemand daran interessiert ist, zu wissen, wer der ursprüngliche Prabhupāda ist. Die ganze hingebungsvolle Welt ist jetzt in großer Verwirrung.

In dieser Zeit ist es in der materiellen Welt äußerst selten, einen solchen Kandidaten zu finden, der über die Absolute Wahrheit spricht und von dem man die Absolute Wahrheit hören kann. Das gegenwärtige Zeitalter des Kali ist das Zeitalter der Kontroverse. Das Krebsgeschwür der Korruption ist so tief in den inneren Kern der Gesellschaft eingedrungen, dass es fast unmöglich ist, ein Heilmittel für diese Krankheit zu finden.

Um einige dieser Punkte zu illustrieren, präsentieren wir die folgenden Fragen und Antworten aus dem Upadeśāmṛta von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda.

**Frage:** Warum werden in den Gauḍīya Maṭha keine *līlā-kīrtana* erlaubt

Antwort: Wir stellen uns niemals gegen śravaṇa-kīrtana des śrī kṛṣṇa-līlā. Śrī hari-līlā ist das einzige Ziel des śravaṇa-kīrtana. Nur wenn man diese līlās hört, kann eine gebundene Seele es vermeiden, all die Geschichten zu hören, die sich auf das Heldentum im Bereich des karmas (karmavīra) beziehen, oder all die schmutzigen materiellen Themen, für die sie natürliches Interesse oder Begierde verspürt. Es gibt sonst keinen anderen Weg.

Es gibt eine Besonderheit zwischen *līlā-kīrtana* und *śṛṅgāra rasa-kīrtana*. Jene *jīvas*, die voller *anarthas* sind, sind höchst qualifiziert, *śrī gaura-līlā kīrtana* oder *bālya* (Kindheit) *līlā* von Śrī Kṛṣṇa zu hören. Wenn jemand gegen die obige Anweisung verstößt,und *śravaṇa-kīrtana* des sehr geheimen *līlā-vilāsa* in Bezug auf Śrī Śrī Rādhā-Kṛṣṇa hört, dann entsteht anstelle von *maṅgala* nur *amaṅgala*.

Es ist die Regel, hari-kīrtana nur aus dem Lotosmund eines reinen guru -Vaiṣṇava zu hören, der eine lebendige Quelle ist, oder Śrīmad Bhāgavata-kathā, der von ŚrīŚukadeva Gosvāmī stammt – und nicht von einer unbeständigen, nachgeahmten Quelle. Ein echter Gottgeweihter möchte nur reines hari-kathā-kīrtana hören, das aus diesen authentischen Quellen stammt. Wir können diese Themen nur unter der Anleitung eines mahā-bhāgavata-Vaiṣṇava diskutieren. Alternativ dazu können wir von jedem śuddha-bhakta hören, der festen Glauben und Vertrauen zu den Lotosfüßen seines Guru Deva besitzt, und der alles über diese nāmarūpa-guṇa-kīrtana weiß, die

von Śrī Gaura und Śrī Kṛṣṇa anerkannt sind. Wir können niemals *hari-kathā* von irgendeiner anderen Quelle annehmen als von einem erhabenen Gottgeweihten, der sich auf einer viel höheren Ebene befindet als wir selbst. Jede andere Quelle von *hari-kathā* kann kein *maṅgala* geben.

Um die Wahrheit zu sagen, Śrī Rādhā-Govindas geheimes *līlā-vilāsa śravaṇa* und *kīrtana* kann als der wichtigste Teil unseres *upāsana* und *nitya-bhajana* betrachtet werden, aber es ist nicht möglich, *śravaṇa* und *kīrtana* jetzt in diesem gefallenen Zustand durchzuführen. Dieses Geheimnis von *bhajana-līlā* sollte nicht vor gewöhnlichen Menschen oder gefallenen Seelen offenbart werden; es wird als *aparādha* betrachtet und ist daher verboten. Diejenigen, die wirklich daran interessiert sind, echtes *maṅgala* zu erlangen, müssen das folgende *ācārya-vāṇī* befolgen, das von Śrīla Narottama Dāsa Ṭhākura Mahāśaya in seinen *kīrtana*-Büchern, *Prārthana* und *Prema-bhakti-candrikā* (Lied 9, Vers 19) geschrieben wurde: "āpana bhajana kathā, nā kohibe yathā tathā." Persönliche oder vertrauliche Angelegenheiten des bhajanas sollten nicht hier und da preisgegeben werden.

Wenn eine sabhā (Versammlung) aus einer gemischten Bevölkerung besteht (einschließlich derjenigen, solche, die einen ādhikār besitzen gemeinsam mit weltlichen Menschen), ist es nur akzeptabel, die Herrlichkeiten von Śrī Nāma und prārthana (Anrufung) zu singen und Themen über dāsya-rasa zu sprechen. Nur wenn reine rasika-bhaktas anwesend sind, können sie ihr persönliches Recht geltend machen und rasa-kīrtana genehmigen. Nur wenn rasika-bhaktas reines rasa-kīrtana hören, verwirklichen sie ihr jeweiliges bhajana-Gemüt in Bezug auf ihren persönlichen svarūpa. Andernfalls wird nur Unglück entstehen. Auf diese Weise können Menschen, falls rasa-kīrtana überhaupt abgeschafft wird, trotzdem irgendwie, im Laufe der Zeit maṅgala bekommen. Wenn die Gier nach sinnlicher Befriedigung und Verlangen nach Geld vorhanden ist, ist es überhaupt nicht gut, rasa-kīrtana (oder rasa-hari-kathā) hier und dort nach Lust und Laune zu singen; dies ist sicherlich Kalis Aktivität.

#### Frage:

Wenn den Unterweisungen von Sad Guru nicht angemessen gefolgt wird, erfährt man dann amangala?

#### **Antwort:**

Ja, sicherlich. Wenn den Unterweisungen von Śrī Guru-pādapadma (der *maṅgala-mūrti*) nicht richtig befolgt werden, dann kann sicherlich *amaṅgala* entstehen. Das materielle Verlangen (*saṁsāra*) des *jīva* kann sich vermehren und nach dem Tod muss er in die Hölle gehen. Wer die Anweisung von *G*uru Deva nicht befolgt, ist eine höllische Persönlichkeit; er ist sicherlich der materialistischste Mensch. Eine Person, die gegen die Anweisungen von Guru Deva verstößt, kann in ihrem nächsten Leben sicherlich in ein *sūkara* (Schwein) *yoni* eintreten. Wenn diejenigen, die große materielle Wünsche haben (oder sich zum Familienleben hingezogen fühlen), großes Glück haben, können sie vielleicht einem Sad Guru begegnen, aber sie werden nicht in der Lage sein, *śrī guru* aufrichtig von Herzen zu dienen. Natürlich können sie *maṅgala* nicht erlangen und sie können auch den Wert dieses unschätzbaren Objekts, *guru-sevā*, nicht erkennen. Infolgedessen halten sie dieses nutzlose materielle *saṁsāra* für sehr nützlich und wichtig und sie fahren fort, sich dieser schmerzhaften Erfahrung Leben für Leben zu unterziehen.

# Im Zeitalter des gefährlichen Kali ist der Pfad des Bhaktivinoda-dhārā gespickt mit zahllosen Dornen.

Gaudīya-goṣṭhī-patiḥ Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda hat gesagt, dass, obwohl viele eine dramatische Vorstellung abgegeben haben, indem sie vorgaben, sich ihm zu ergeben, ihn schließlich verließen, oder sich sogar gegen ihn auflehnten, einer nach dem anderen. Dennoch hat er Śrī Guru-pādapadma nicht verlassen. Er betonte, dass weder die großen Bosse noch Tausende von *kapaṭa* oder korrupte Bhaktas ihn retten könnten. Seine einzige Überzeugung war: "Die Absolute Wahrheit kann mich retten; Kṛṣṇa kann mich retten." Das ist das eigentliche Thema von *śuddha-bhakti*. Śrīla Prabhupāda sagte des Weiteren, dass Śrī Kṛṣṇa immer wieder verschiedene Arten von beängstigenden Umständen sendet, um zu prüfen, ob wir wirklich daran interessiert sind, die Lotosfüße der Hari-Guru-Vaiṣṇavas zu erlangen.

Wir haben auch von Śrīla Prabhupāda gehört, dass die Absolute Wahrheit nicht durch Lug und Trug, Verschwörung, öffentliche Meinung, lautes Schreien, die Bemühungen von Unpersönlichkeitsfanatikern oder Gruppen von Revolutionären, die *gurudrohi* (gegen *Sad Guru*) sind, oder durch die Hilfe irgendwelcher schmutziger materiellen Bemühungen erstickt oder erwürgt werden kann. Eine Person, die tatsächlich *bhajana* ausführt, ist wirklich groß; Nicht-Geweihte sind alle nutzlose gefallene Seelen. Śrīla Prabhupāda sagte, daß jede Seele, die diesen *advaya-tattva* (meinen *śravaṇa-guru*, *dīkṣā-guru* und *śikṣā-guru*) akzeptieren wird, Vaiṣṇavas sind, und wer das nicht tut, ist sicherlich überhaupt kein Vaiṣṇava, selbst wenn er wie Brahma oder Rudra ist.

Jagad-guru Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda pflegte folgende Verse aus dem Śrī Caitanya bhāgavata zu zitieren:

bhāgavata paḍiyā o kā'ro buddhi-nāśa nityānanda-nindā kare yāibeka nāśa

Madhya 9.242

Selbst nach dem Studium des Śrīmad-Bhāgavatam kann die eigene Intelligenz ruiniert werden, und jeder, der Śrī Nityānanda Prabhu lästert, wird mit Sicherheit vernichtet.

śūlapāṇi-sama yadi vaiṣṇavere ninde tathāpiha nāśa pāya, — kahe śāstra-vṛnde

Madhya 22.55

Auch wenn jemand auf der Plattform von Lord Siva einen Gottgeweihten lästert, wird bald vernichtet werden. So lautet das Urteil aller Heiligen Schriften.

Śrī Rāmānujācārya hat bezüglich diesem Thema auch zwei wertvolle Unterweisungen gegeben:

- 1) Verkehre nicht mit Verleumdern und Brandstiftern.
- 2) Schaut nicht auf diese Elenden, die die Diener des Herrn beleidigen und skandalisieren, denn sie sind Tiger in Menschengestalt, die ihren *guru* beleidigt haben.

Wie seltsam sind jene sahajiyās, die gerne die Anweisungen aller früheren Gauḍīya-

ācāryas ignorieren und versuchen, sich als die obersten rūpānuga-ācāryas zu etablieren! Wir können uns an ślokas aus dem Padma Purāṇa erinnern, in denen der Höchste Herr Seinem liebsten Diener, Śrī Śaṅkara Bhagavān, Seine Anweisung gibt. Er unterwies ihn, dass er bhāgavata-tattva-vijñāna vor denen mit dämonischem Charakter verbergen soll, indem Er das māyāvāda-bhāṣya des Vedānta-sūtra verkünden soll. Der Höchste Herr wusste, dass diejenigen mit dämonischem Charakter sehr leicht betrogen werden können; Er wollte niemals amṛta (Nektar) an die Dämonen verteilen, da diese immer mit Skepsis auf Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān reagieren.

Śrī Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu sprach den folgenden Vers zu Prakāśānanda Sarasvatī, dem berühmten *māyāvādi-guru:* 

prākṛta kariyā māne viṣṇu-kalevara viṣṇu-nindā āra nāhi ihāra upara Śrī Caitanya-caritāmṛta, Adi-līlā 7.115

Wer glaubt, dass der transzendentale Körper von Lord Vişnu aus Materie besteht, begeht gegen die Lotosfüße des Herrn das größte Vergehen. Es gibt keine größere Blasphemie gegen die Höchste Persönlichkeit Gottes als diese.

Es ist ein großes Vergehen zu glauben, dass Bhāgavata-svarūpa, dessen Natur transzendental ist, materiell sei. Bhāgavata-tattva-vijñāna, einschließlich dhāma, nāma, parikara (Gottgeweihte), līlā usw., sind insgesamt als ein einziges tattva zusammengefasst. Daher begehen diese Māyāvādis große Vergehen gegen die Lotosfüße von Bhagavān. Diese beiden oben erwähnten ślokas lauten wie folgt:

svāgamaiḥ kalpitais tvaṁ ca janān mad-vimukhān kuru māṁ ca gopaya yena syāt sṛṣṭir eṣottarottarā

Padma Purāṇa, Uttara Khaṇḍa 71.107

Bhagavān sprach zu Lord Śiva: "Bring die Menschen dazu, (besonders jene mit dämonischem Charakter) eine Aversion gegen Mich zu entwickeln, indem du deine eigene Interpretation der Veden zusammenbraust. Verberge Mich auf eine Weise, dass die Menschen daran interessiert sind, ihre materielle Lebensweise zu erweitern, die nur zur Vermehrung der Bevölkerung dient, so dass ihr Interesse an spirituellem Wissen verringert werden kann."

māyāvādam asac-chāstram pracchannam bauddham ucyate mayaiva kalpitam devi kalau brāhmaṇa-rūpiṇā

Uttara Khanda 62.31

Lord Śiva sagt zu Pārvatī, dass die Māyāvāda Philosophie *asat* (unrichtig) ist und konträr zu den Veden steht; sie ist verdeckter (geheimer) Buddhismus. Meine liebe Pārvatī, in der Gestalt des Brahman im Kali-yuga, Ich (Śaṅkarācārya) habe die zusammengebraute *māyāvāda bhāṣya* der Vedānta-sūtra Philosophie verkündet.

Im *Amṛta-pravāha-bhāṣya* (Kommentar) des *Śrī Caitanya-caritāmṛta* von Śrīla

Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura finden wir die Klärung der beiden oben erwähnten ślokas:

- (1) Der Höchste Herr (Bhagavān) bat Mahādeva, Ihn zu verbergen und die Aufmerksamkeit von Ihm abzulenken, indem er die mental zusammengebastelte Philosophie des Vedānta-sūtra präsentieren sollte. Dies geschah auch deswegen, damit sie in Verwirrung geraten und sich nicht dagegen wehren, ihr materielles samsāra zu vermehren oder sich gegen die Zunahme der der *jīvas zu* stellen.
- (2) Mahādeva sagte zu Durgā-devī, daß er in der Gestalt von Brahmanmūrti in diesem Kali-Yuga die Lehre des geheimen Buddhismus mit Hilfe der *asat-śāstra* verbreiten werde.

Nun möchten wir vorschlagen, daß Bhagavān Śrī Kṛṣṇa Caitanya Mahāprabhu vielleicht auf ähnliche Weise das höchste Thema des *rasa-tattva-vilāsa* von Śrī Śrī Rādhā Govindajīu vor diesen dämonischen *sahajiyā-*Gruppen verbergen wollte, damit sie einfach durch billige Nachahmung dieses höchsten *rasa-tattva* direkt in die Hölle gehen.

Zurzeit können wir feststellen, dass die schmutzigste Vorstellung über dieses geheime höchste *rasa-tattva-vilāsa* von Śrī Śrī Rādhā-Govinda auf der ganzen Welt vorherrscht. Alle unsere vorangegangenen Gauḍīya *guru-varga* drückten in dieser Sache ihre tiefste Besorgnis aus, einschließlich Śrīla Rūpa, Sanātana, und Jīva Gosvāmī, Ṭhākura Bhaktivinoda, und Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura. Doch gegenwärtig nimmt die Situation eine scharfe Wendung zum Schlechten. Sogar Śrīla Kṛṣṇa dāsa Kavirāja Gosvāmī hat in dieser Angelegenheit seine tiefe Besorgnis über den Missbrauch dieses geheimen *rasa-tattva* ausgedrückt.

Er hat im Śrī Caitanya-caritāmrita (Ādi 4.231–4.236) geschrieben:

e saba siddhānta gūḍha, — kahite nā yuyāya nā kahile, keha ihāra anta nāhi pāya

All diese Schlussfolgerungen sind nicht geeignet in die Öffentlichkeit gebracht zu werden. Aber wenn sie nicht offenbart werden, dann wird sie niemand verstehen.

ataeva kahi kichu kariñā nigūḍha bujhibe rasika bhakta, nā bujhibe mūḍha

Deshalb werde ich sie erwähnen und ihre Natur auf eine Weise offenbaren, dass nur liebende Gottgeweihte sie verstehen, aber Narren nicht.

hṛdaye dhārāye ye caitanya-nityānanda e-saba siddhānte sei pāibe ānanda

Jeder, der Lord Caitanya Mahāprabhu und Lord Nityānanda Prabhu fest in seinem Herzen hält, wird durch das Hören all dieser transzendentalen Schlussfolgerungen glückselig werden.

e saba siddhānta haya āmrera pallava bhakta-gaṇa-kokilera sarvadā vallabha All diese Schlussfolgerungen sind wie die frisch gewachsenen Zweige eines Mangobaumes; sie erfreuen jene Gottgeweihte, die dem Kuckuck ähneln

abhakta-uṣṭrera ithe nā haya praveśa tabe citte haya mora ānanda-viśeṣa.

Diese Nicht-Gottgeweihten, die wie Kamele sind, können in diese Themen nicht eindringen. Daher wohnt ein besonderer Jubel in meinem Herzen.

ye lāgi kahite bhaya, se yadi nā jāne ihā va-i kibā sukha āche tribhuvane

Aus Furcht vor ihnen möchte ich nicht sprechen, aber wenn sie es nicht verstehen, was kann dann in den drei Welten zufriedenstellender sein als das?

In diesem gefährlichen Zeitalter des Kali ist der Pfad des Śrī Bhaktivinoda-dhārā mit zahllosen Dornen gespickt, es ist also fast unmöglich diesem Bhaktivinoda-dhārā perfekt zu folgen. Um bhakti voll und ganz zu erfahren, kann es keine Form von Kooperation mit nicht-hingegebenen Bhakti-kults geben.

Im *Bhakti-rasāmṛta-sindhu (1.1.11)* können wir eine klare Erläuterung über die reine hingegebene Praxis lesen.

anyābhilāṣitā-śūnyam jñāna-karmādy-anāvṛtam ānukūlyena kṛṣṇānuśīlanam bhaktir uttamā

*Uttamā-bhakti* ist absolut reines, liebevolles und wohlwollendes *kṛṣṇa-ānuśīlanaṁ*, völlig frei von jeglichem materiellen Verlangen und nicht bedeckt von irgendeinem Konzept in Bezug auf *jñāna-karma-ādi* (unpersönliches Wissen, Ertrag bringende Aktivitäten oder irgendein anderes materielles Engagement). Reines *bhakti* strebt nur danach, Śrī Kṛṣṇa vollständig zufriedenzustellen, welches nicht den geringsten Anflug von Eigennutz haben darf.

Ānukūlyena kṛṣṇanuśīlanam (das vorteilhafteste kṛṣṇa-bhajana) ist die wichtigste Strömung innerhalb des Bhaktivinoda-dhārā. Laut Bhakti-rasāmṛta-sindhu ist die wesentliche Lehre von Śrīman Mahāprabhu der obige śloka, anyābhilāṣitā-śūnyam. Doch wer auf der ganzen Welt in dieser Gauḍīya-Vaiṣṇava-Gesellschaft ist in der Lage, die obige Anweisung von Śrīman Mahāprabhu vollständig zu befolgen, und es in seinem ācaraṇa anzuwenden? Das ist die Hauptfrage.

Obwohl viele sadhakas sich selbst sehr leicht als gauḍa-bhaktas identifizieren können, sind die meisten mit zahllosen Wünschen beschäftigt oder sie kooperieren mit karmis, jñānis, yogīs, oder tapasvīs, ohne die es ihrer Meinung nach unmöglich ist, in dieser materiellen Welt zu leben. Diese Meinung der so genannten Vaiṣṇava-Gesellschaften besagt, dass wir diesen Gesellschaften verbal zustimmen sollten, da sie überall auf der Welt großen Einfluss haben; andernfalls könnte unsere eigene Gesellschaft aufhören zu existieren. Das behaupten sie, aber wir müssen versuchen, uns völlig von ihnen zu trennen. Niemals in seinem ganzen Leben hat Jagad-guru Śrīla Prabhupāda diese Art von unerlaubten Kompromissen mit sahajiyās gebilligt.

Einmal machte eine Persönlichkeit, die in der materiellen Gesellschaft sehr berühmt war, Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura den Vorschlag, dass man anyābhilāṣis, karmis, jñānis, yogīs, tapasvīs, āul, bāul, kartābhajā, neḍā, sahajiyā, sakhībhekī, smārtas, jāta-gosāñi, ativāḍī, Gauranga-nāgarīs, Chudahari, Gopīchadi, etc., in unsere Gaurāṅga-bhajana-Gesellschaft Einlass gewähren sollte. Seine Idee war, dass es nicht schaden würde, alle einzulassen, weil die Parteien, die sich entgegen der Hingabe stellten, automatisch eingeschränkt und schließlich entfernt werden würden. Aber Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura war anderer Meinung und erklärte wiederholt: "Es ist besser, einen gośāla freizuhalten, als bösartigen Kühen den Eintritt zu gewähren."

Bhaktivinoda-dhārā kann niemals irgendeine Form von Kompromiss mit diesen sahajiyās eingehen. Einen Kompromiss mit irgendjemandem oder irgendeiner Gruppe einzugehen, bedeutet, einen Nutzen für sich zu verlieren und etwas Nachteiliges dafür anzunehmen, was für reine Gottgeweihte unmöglich ist, die vollständig Bhaktivinoda-dhārā folgen. Śrīla Prabhupāda Sarasvatī Ṭhākura gab sehr oft den Ratschlag, dass man versuchen sollte den grundlegenden Unterschied zwischen Bhaktivinoda-dhārā und Nicht-Bhaktivinoda-dhārā zu verstehen, damit es nicht nötig ist, seinen Namen in einer betrügerischen Gruppe einzuschreiben, um dann alles im Namen von rāgānugā-bhajana oder rūpānuga-bhajana zu verlieren. Wir müssen versuchen, den kontinuierlichen Fluss von Bhaktivinoda-dhārā in unserem täglichen bhajana-Leben aufrechtzuerhalten.

Zusätzlich erinnern wir uns an folgenden Bhāgavata-śloka:

tyaktvā sva-dharmam caraṇāmbujam harer bhajann apakvo 'tha patet tato yadi yatra kva vābhadram abhūd amuṣya kim ko vārtha āpto 'bhajatām sva-dharmataḥ

Śrīmad-Bhāgavatam, 1.5.17

Angenommen, jemand, der *nitya naimittika-karma* oder *varṇāśrama-dharma* vermeidet, engagiert sich aber in *Śrī Hari-pādapadma-bhajana*, erreicht aber aufgrund einer Abweichung im *bhajana* oder aufgrund seines Todes nicht das höchste *bhakti-siddhi* - trotzdem wird er nicht dem *karma-mārga* folgen. Eine solche Situation kann überhaupt nicht entstehen. Selbst wenn jemand, der zuvor *bhakti-rasa* genossen hat, in eine niedrige *yoni* (Geburt) hingezogen wird, kann er aufgrund der prägenden Eindrücke der Gemütsstimmung des sevā, die sich im Herzen entwickelt hat, niemals mit *amaṅgala* zusammentreffen. Im Gegenteil, niemand, der ohne *hari-bhakti*, einfach dem *sva-dharma* folgt kann *maṅgala* erlangen. Letztendlich, welche Form von *maṅgala* kann man erlangen, wenn man einfach dem *sva-dharma* folgt?

Auf dem Pfad des Bhaktivinoda-dhārā wird der allgemeinen öffentlichen Meinung keine besondere Aufmerksamkeit geschenkt. *Māyāvādis* und *sahajiyās* (die gegen *śuddha-bhakti* eingestellt sind), mögen gemeinsam und unendlich lange gegen Bhaktivinoda-dhārā ein Geschrei veranstalten und die gesamte *brahmāṇḍa* aufrühren und aufwiegeln, um *sahajiyā-dhārā* zu folgen; dennoch kann die Absolute Wahrheit niemals verändert werden.

Śrī Kṛṣṇa Caitanyadeva, die absolute Autorität des *viśuddha* Bhaktivinoda-dhārā, erklärte das *Śrīmad-Bhāgavatam* als den ultimativen *pramāṇa* (absoluten Beweis).

Niṣṭhāvāna (absolute) Anhänger des Bhaktivinoda-dhārā werden sicherlich streng auf Seine absolute Meinung achten, wenn sie das Śrīmad-Bhāgavatam durchgehen. Unter Seiner sorgfältigen Führung kann man kṛṣṇa-prema auf dem Pfad des rūpānuga-bhakti-dhārā erlangen, was das letztendliche Ziel eines Gauḍīya-Lebens ist; es gibt keinen anderen Pfad, der vorwärtsführt.

Wir glauben an nichts anderes als an Bhaktivinoda-dhārā; selbst, wenn sahajiyās große Unruhe verbreiten, um diesen Glauben in Frage zu stellen, werden sie nicht erfolgreich sein. Bhāgavata-dharma ist das einzige atmā-dharma: dharmaḥ projjhita-kaitavo 'tra paramo nirmatsarāṇāṁ satāṁ (Śrīmad-Bhāgavatam, 1.1.2) Alle anderen dharmas beziehen sich auf körperliches dharma, geistiges dharma, soziales dharma, usw. Śrīla Rūpa Gosvāmī ist die einzige Autorität, die uns absolutes prema auf eine sehr authentische Art und Weise vermittelt, nicht illegal.

# Sicherlich ist rasa-tattva nicht für alle zugänglich

Es ist notwendig zusätzliche Quellen zu begutachten, die unsere ehrlichen Bemühungen stützen, um die unrechtmäßige Praxis der *sahajiyās* aufzuhalten, die versuchen höheres *rasa-tattva* zu erlangen. Ein solches Beispiel ist ein Auszug aus einem Buch, verfasst von Śrīla Saccidānanda Bhaktivinoda Ṭhākura, genannt Śrī Bhaktivinoda-vāṇī-vaibhava:

#### Frage:

Wer hat das Recht auf rasa?

#### Antwort von Śrīla Ṭhākura:

Nur diejenigen, die vollkommene Loslösung vom materiellen Genuss entwickeln, können rechtmäßig *rasa* für sich geltend machen. Sofern sie in ihrem Streben nach *bhajana* nicht *śuddha-rati* entwickelt haben, gibt es für jene, die ihr Gemüt nicht völlig vom materiellen Genuß gelöst haben, keine Basis zu versuchen gewaltsam in *rasa* eintreten zu wollen. *Rasa* ist nicht *sadhana-tattva*. Es kann nicht mit Vorsatz, durch persönliche Anstrengung erlangt werden. Wenn jemand versucht *rasa-sadhana* als das Mittel zu ergreifen, um gewaltsam *rasa* zu erlangen, dann interpretiert er es auf eine schmutzige und unrechtmäßige Weise.

#### Frage:

Ist es möglich jemandem rasa-tattva beizubringen?

#### Antwort von Śrīla Ṭhākura:

Rasa ist nicht ein sādhana-aṅga; wenn also jemand sagt: "Komm her, ich kann dir den Vorgang des rasa-sādhana beibringen!" Dann ist das gewiss Betrug, oder Unwissenheit.

#### Frage:

Kann rasa-tattva durch Logik verwirklicht werden oder nicht?

#### Antwort von Śrīla Ṭhākura:

Logisches Denken hat keinen Platz in der Verwirklichung von *rasa*-tattva, ganz zu schweigen von der Verwirklichung von *cinmāya-rasa*-tattva; selbst materielles *rasa-tattva* kann nicht durch logisches Ermessen verstanden werden. Der folgende Auszug

stammt aus: 'Das Damodar līlā von Kṛṣṇa von Svāmī Sadānanda dāsa', einem Schüler von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda, und dem ersten westlichen Anhänger der Gauḍīya Vaiṣṇava Philosophie im 20. Jahrhundert: "Kṛṣṇa und das Geheimnis Seiner Liebe dringen durch das Ohr ein und berühren das Herz desjenigen, der sich nach Seinem Dienst sehnt. Doch das Ohr, das sich an den Worten der līlā berauschen will, ist nur in der Lage, den Schatten dieser Worte wahrzunehmen, und statt wahrer Erkenntnis gelangen falsche Vorstellungen und Irrtümer in das Herz. Der Bhakta ist der Mund einer Quelle, von der aus das ewige Wissen Gottes fließt. Das Ohr und das Herz derer, die sich danach sehnen zu dienen, ist der Kelch. Die ewigen Worte Seines līlā sind Gotteserkenntnis, begreifbar durch den Willen und die Kraft zu dienen."

Es folgen zwei Auszüge aus dem Śrī Caitanya Śikṣāmṛta von Śrīla Bhaktivinoda Ṭhākura:

"Nicht jeder ist qualifiziert, über die täglichen Pastimes von Rādhā und Kṛṣṇa zu lesen. Es handelt sich um esoterisches Wissen und ist ein großes Wunder, das geheim gehalten werden muss. Man sollte nicht zulassen, dass diejenigen, die nicht qualifiziert sind, diese Themen hören. Solange die Seele auf dem Pfad des  $r\bar{a}ga$  keine Begierde nach der spirituellen Welt entwickelt hat, muss die Beschreibung dieser Pastimes vor ihr verborgen bleiben. Solange der Mensch keine Erkenntnis der reinen spirituellen Natur des transzendentalen Namens, der Form, der Eigenschaften und der Pastimes von Kṛṣṇa hat, ist er nicht qualifiziert, von diesen Pastimes zu hören. Wenn ein unqualifizierter Mensch sich diese Pastimes anhört, wird er unter dem Einfluß von  $m\bar{a}y\bar{a}$  einfach über die materiellen Beziehungen zwischen Mann und Frau meditieren, und wird so degradiert (Kapitel 6, Teil 5).

Leute, die sich sehr stark von materiellen Vergnügungen angezogen fühlen, können diese Themen nicht verstehen und sollten über diese Themen des *rasa* weder lesen, noch nachdenken oder diskutieren, weil sie sie immer als materielle Aktivitäten wahrnehmen. Wenn sie überhaupt Wertschätzung für diese erhabenen Pastimes besitzen, werden sie zu *sahajiyās* (Chapter 7, Part 7) degradiert.

Auszüge aus dem *Prabhupāder Patrāvali* von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura:

"Ich war über die Essenz aller Aussagen der śāstra in deinem Brief äußerst erfreut! Nachdem du die Sache in deinem Herzen gründlich durchdacht hast, wirst du herausfinden, dass voreiliges, aus Faulheit geborenes Denken keine wirklichen Früchte tragen kann. Wir sind winzige jīva, die den Pfad des vidhi durchlaufen, und doch sind wir gegenüber rāga nicht feindlich gesinnt. Rāga-kathā ist erhaben, aber in unserem kleinen Mund sieht es nicht schön aus. Wenn Gottgeweihte, deren Leben und Seele bhajana ist, solche erhabenen Worte aus unserem kleinen Mund hören, werden sie uns lachend wegstoßen. Wenn man keine Ahnung hat, wer Kṛṣṇa ist, und man versucht sich auf den Pfad des rāga zu erheben, dann entlarvt man seine eigene Faulheit; die mahājanas verkünden dies bei jedem Schritt.

Wir sollten ständig den Heiligen Namen um Seine Barmherzigkeit bitten. Diejenigen, die sich noch in einem verunreinigten Zustand befinden, sollten sich nicht auf smaraṇam, den täglichen Zyklus der Pastimes des Herrn (aṣṭa-kālīya-līlā), einlassen. Wenn wir uns mit dem Chanten der Heiligen Namen beschäftigen, sind wir gleichzeitig mit dem Hören beschäftigt, und die Gelegenheit zum Erinnern ist darin enthalten. Man sollte sich nicht unter falschen Voraussetzungen auf aṣṭa-kālīya-līlā-smaraṇam einlassen.

Śrī Bhagavān und der Name von Bhagavān sind eine Wesenheit. Jemand, der eine bedingte Wahrnehmung vom Unterschied zwischen nāma und nāmī hat, ist unbedingt verpflichtet, Gottgeweihten zu dienen, die in bhajana vollendet sind, um die eigenen anarthas zu korrigieren. Um dies zu demonstrieren, haben die ewigen Gefährten von Śrī Gaurasundara die Art von bhajana beschrieben, die solche Gottgeweihte ausüben sollen. Wenn wir bhajana wie Papageien wiederholen, werden die Leute uns als prākṛta-sahajiyās bezeichnen und damit unser Selbstvertrauen zerstören. Aber wenn wir all diesen prākṛta-sahajiyās, die in ihren falschen Vorstellungen verstrickt sind, die wahre Herrlichkeit von rāgānugā-bhakti zeigen wollen, müssen wir selbst die Kunst des bhajana erlernen und erst dann versuchen, das ewige Wohl von anderen zu fördern. Versucht also sorgfältig zu verstehen, was geschrieben steht. Bhajana ist nichts Äußerliches und auch kein Mittel zur Angeberei. Wenn wir laut Nāma rufen, dann wird der Geist des Genusses in Form von Faulheit nicht in der Lage sein, uns zu verschlingen.

Der folgende Auszug ist ein Artikel genannt im engl. Orig. 'Fools Rush in where Angels Fear to tread' - 'Dummköpfe drängen dorthin, wo Engel sich scheuen, einzutreten' von Śrīla Bhakti Rakṣaka Śrīdhara Dev-Gosvāmī Mahārāja:

"Es gibt drei Kapitel im Śrī Caitanya caritamṛta, auf die wir im Allgemeinen nicht eingehen durften, einschließlich der Diskussionen mit Ramananda Raya bis zu einem gewissen Grad. Wo der-Teil des līlās von Rādhā-Govinda erwähnt wird, hatten wir keinen Zugang. Natürlich, wenn parayan (aufeinanderfolgendes Rezitieren des ganzen Buches) im Gange ist, lesen wir natürlich weiter, aber ohne besondere Aufmerksamkeit auf die līlās der höchsten Stufe des rāga zu richten. Das war verschlossen: "Versucht nicht dort ins Detail zu gehen. Das kommt automatisch, wenn es so weit ist. Macht es nicht zu einer öffentlichen Diskussion. Nehmt es nicht in die Öffentlichkeit." (Dummköpfe drängen dorthin, wo Engel sich scheuen einzutreten", transkribiert von einem informellen Gespräch in Śrī Caitanya Sārasvata Maṭha am 13. März 1981; Navadvīpa)-

Höhepunkte aus dem *hari-kathā* von Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda am 3. Februar 1936 im Śrī Yogapīṭha Mandir, Śrī Māyāpura:

All diese geheimen Themen des *līlā-vilāsa* von Śrī Kṛṣṇa sollten nicht hier und da diskutiert werden, seid sehr vorsichtig damit - sehr vorsichtig! Ein Schüler von Śrīmad Bhaktivinoda Ṭhākura kann niemals *hari-kathā* von diesen *sahajiyās* hören. Was können *prākṛta-sahajiyās* über *hari-bhakti* sagen? Jeder wohlmeinende Mensch darf nicht auf jene Seite des Flusses gehen, wo nur Themen der Charakterlosigkeit diskutiert werden; dort gibt es keinen Anflug von *hari-kathā*. So wie Kṛṣṇa Seine eigene Dynastie zerstören wollte, indem er Kali (Streit) unter ihnen schuf, so wollte Śrī Gaurasundara auf ein indirektes Verfahren hinweisen, wodurch der dämonische Charakter der *sahajiyās* durch die unzulässige Praxis des Diskutierens vom geheimen höchsten *rasa-tattva* automatisch zerstört werden kann, denn direkt oder indirekt wird alles vom Höchsten Herrn getan.

Das geheime Arrangement des Höchsten Herrn beinhaltet, dass sich dreizehn verschiedene Arten von apa-sampradāyas miteinander vermischen, mit der Möglichkeit, unzählige apa-sampradāyas zu schaffen. Dies geschieht, um das wahre prema-dharma von Bhaktivinoda-dhārā mit der Flut von karma-vāda, māyā-vāda, sahajiyā-vāda usw. zu verbergen. Diese Form von Möglichkeit wurde für Śrīman

Mahāprabhu reserviert. Gleichzeitig hat Er auch ganz heimlich die bestimmte Vorgehensweise organisiert, um dem erhabensten Bhaktivinoda-dhārā zu folgen, es zu schützen und zu bewahren, indem man all diesen Unsinn vermeidet.

Der Höchste Herr Śrī Kṛṣṇa Bhagavān wollte *līlās* darstellen, die *āsuras* ablenken, und in der Form von Śrī Kṛṣṇa Caitanyadeva wollte Er all diese Hindernisse auf dem Weg zu echten *vraja-bhajana* oder *Srī Rūpānuga-bhajana* zerstören. Außerdem hat Śrī Caitanyadeva bereits viele andere *līlās* zu unserem absoluten Wohl entdeckt, wie zum Beispiel die folgenden Pastimes:

- Der Aufruhr gegen den Kazi, der die *mṛdaṅga* zerbrochen hatte, um *saṅkīrtana-yajña* zu beenden.
- Choța Haridāsa wurde für immer von yoşit-sanga ausgeschlossen.
- Der große Unterschied in der Intelligenz zwischen Rāmacandra Purī und Īśvara Purīpāda hinsichtlich ihrer jeweiligen Gemütsstimmung im *guru*-sevā.
- Die Offenbarung von *Siddhānta-virodha* (falsches *siddhānta*) und *rasābhāsa* des materielllen Bangladeshi kavi.

Die strenge Korrektur der materialistischen Auffassung der genießenden Gemütsstimmung jener bāulas (sahajiyās), bzw., die Zurechtweisung Vallabhācāryas aufgrund seines falschen Egos

# In Anbetracht dessen, stellt sich die Frage, warum die gesamte vaiṣṇa-vasamāja bis heute über das schmutzige Konzept der sahajiyā rūpānuga bhajana Praxis schweigt?

Jagad-Guru Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Prabhupāda zitierte folgendes aus dem Śrī Caitanya-caritāmṛita: "kaye mane vākye kare udvega na dibe" (man sollte niemandem durch Körper, Geist oder Rede Schmerz zufügen oder Angst bereiten) und man sollte keinen ungebührlichen Vorteil daraus ziehen, wenn man vermeidet, über die Absolute Wahrheit zu sprechen. Im Gegenteil, Śrīla Prabhupāda sagte, dass wir ständig über die Absolute Wahrheit sprechen müssen; dies ist der absolute Weg, um jeden vor māyā zu schützen. Das ist überhaupt kein aparādha oder Vergehen — im Gegenteil, das ist der wichtigste sevā, befürwortet von Lord Śrī Kṛṣṇa Caitanyadeva und Seinen reinen Gottgeweihten. Die einzige Pflicht eines authentischen ācārya unserer sampradāya ist es, die Menschen vor denen zu schützen, die Unwahrheiten predigen. Den sampradāya und sāmpradāyika-vāṇī-vaibhava zu schützen ist die einzige Pflicht eines effektiven ācārya, denn wenn vāṇī-vaibhava geschützt ist, dann ist automatisch alles beschützt.

ʻrasābhāsa' haya yadi ʻsiddhānta-virodha' sahite nā pāre prabhu, mane haya krodha Caitanya-caritāmṛita, Antya 5.97

Wenn sich ein bestimmtes transzendentales *rasa-vicāra* mit einem anderen *rasa* in einer Weise überschneidet, die den Prinzipien der *bhakti-*Sekte zuwiderläuft, würde Śrī Caitanya Mahāprabhu dies nicht dulden und sehr zornig werden. Wenn jemand

absichtlich das Geheimnis der Absoluten Wahrheit verbirgt, und falsche Vorstellungen nicht berichtigt, die sich durch falsche Unterweisung entwickelt haben, dann ist das ein großes Vergehen.

Die wahre Bedeutung von Jīvā-dayā ist, die Menschen vollkommen zu dieser Absoluten Wahrheit (siddhānta vicāra) zu führen. Wenn irgendein Prediger sāmpradāyika-guru-paramparā-vāṇī-vaibhava ignoriert, dann wird er mit Sicherheit die ganze Welt zusammen und sich selbst zerstören, indem er seiner eigenen launischen Methode zu Predigen folgt.

In der Schlussfolgerung von *Bhakti-rasāmṛta-sindhu* finden wir einen sehr wichtigen *śloka*, der von Śrīla Rūpa Gosvāmīpāda zitiert wird. *Bhakti* muss gemäß den Vorschriften der *śāstra* ausgeführt werden:

śruti-smṛti-purāṇādi pañcarātra-vidhiṁ vinā aikāntikī harer bhaktir utpātāyaiva kalpate

B.R.S 1.2.101

Wenn jemand behauptet, dass er außergewöhnliche *aikāntikī-bhakti* (zielgerichtete absolute Hingabe zu Bhagavān) besitzt, dann ist das eine Art von Scherz; sicherlich wird es sich als Frevel herausstellen. Wenn man aber, obwohl man in zielstrebiger Hingabe zu Śrī Hari beschäftigt ist, gegen die in den *śruti, smṛti, Purāṇas* und *Pañcharātra* erwähnten Vorschriften verstößt, dann entstehen alle Arten von Gefahren und *anarthas*. Andererseits wird eine übereifrige Sorge um die Regeln und Vorschriften von *bhakti*, die das Gemüt und die Anweisungen der Schriften missachten, einfach zu einer Störung der Gesellschaft führen. Hingebungsvoller Dienst zum Herrn, der die autorisierte, vedische Literatur wie die *Upaniṣaden, Purāṇas* und das *Nārada-pañcarātra* ignoriert, ist einfach eine unnötige Störung in der Gesellschaft.

svāgamaiḥ kalpitais tvaṁ ca janān mad-vimukhān kuru māṁ ca gopaya yena syāt sṛṣṭir eṣottarottarā

Padma Purāṇa, Uttara Khaṇḍa 71.107

Bhagavān Lord sprach zu Śiva und erklärte, dass jene mit dämonischem Charakter durch eine konstruierte Interpretation der Veden sich ihm entgegenstellen sollen. Er sagte: "Verbirg Mich, damit die Menschen sich hauptsächlich um die Vermehrung ihrer materiellen Lebensweise und dem Anwachsen der Bevölkerung kümmern, so sind sie weniger an spirituellem Wissen interessiert."

māyāvādam asac-chāstram pracchannam bauddham ucyate mayaiva kalpitam devi kalau brāhmaṇa-rūpiṇā

Uttara Khanda 62.31

Lord Śiva sagt zu Pārvatī: "Die māyāvāda Philosophie ist asat (falsch) und entgegen den

Vedas. Sie ist 'verdeckter (geheimer) Buddhismus. Meine liebe Pārvatī, Ich habe im Kaliyuga in der Gestalt eines *brāhmaṇa* (in der Form von Śaṅkarācārya) dieses zusammengebastelte *māyāvāda-bhāṣya* der *Vedānta-sūtra* Philosophie verkündet."

Wenn man außergewöhnliches aikāntikī-bhakti (zielgerichtetes und absolutes bhakti) zu Bhagavān beobachtet, obwohl alle Unterweisungen nicht befolgt werden, die in den authentischen Schriften wie Śruti, Smṛti, Purāṇas, Pañcarātra usw. dargelegt sind, dann wird es sich sicherlich als Frevel erweisen. Śrīla Jīva Gosvāmīpāda hat geschrieben: "smṛti smrityadim vidhimvina," - Das bedeutet, nāstika-vicāra (Verletzung der guru-vaiṣṇava-Grundsätze) aufgrund von Unglauben oder Unwissenheit führt dazu, dass die innere Bedeutung der śāstra nicht erkannt wird, wodurch das śāstra-siddhānta-vicāra missachtet wird und eine Störung in der hingebungsvollen Linie entsteht.

Śrīla Jīva Gosvāmī hat einen Kommentar zu diesem Thema geschrieben. Laut yāmalavacana, wenn der Begriff 'aikāntikī' (außergewöhnlich) verwendet wird, um bhakti zu beschreiben, wie aber könnte dieses bhakti nicht außergewöhnlich sein? Wie könnte dieser Begriff dann letztendlich als Gefahr oder Verstoß nachgewiesen werden? Als Antwort auf diese Frage hat Śrīla Jīva Gosvāmīpāda geschrieben, dass die Hingabepraktiken von Buddha, Dattātreya und einigen anderen eine Art nāstikahingebungsvolle Praktiken sind (die gegen die vedischen śāstras verstoßen), die aber äußerlich als einzigartige oder außergewöhnliche (aikāntikī) Hingabepraktiken missverstanden werden können, aber alle ihre Ansichten sind völlig gegen das authentische śāstra-vicāra und verstoßen daher gegen die śāstra.

Aus dem *Brahma-sūtra* wissen wir, dass *śāstra-yonitvāt* (das exakte Konzept, bzw., das Wissen, das nur aus den *vedādi-śāstra* bekannt sein kann) den Beweis erbringt, dass alles, was gegen das *vedādi-śāstra* verstößt, niemals in unserem Leben auf dem Pfad des *brahma-tattva-* bzw., der *bhāgavata-tattva-*Erkenntnis, erfolgreich sein kann. Obwohl sie als *aikāntikī* (eine unverfälschte, einzigartige oder authentische Gemütsstimmung der Hingabe) erscheinen mag, kann sie praktisch niemals als solche betrachtet werden. Wenn das letztendliche Ziel darin besteht, *brahma-vastu* zu untermauern, dann kann *aikāntikī* auch als solches verstanden werden, ansonsten nicht. Nun mag die Frage aufkommen, wenn Buddha und Dattātreya *bhāgavata-avatāras* sind, wie können dann ihre Unterweisungen als nicht authentisch angesehen werden? Als Antwort darauf hat Śrīla Jīva Gosvāmī geschrieben, dass wir zwar Wissen oder Informationen über sie aus den Veden als *avatāras* haben, aber dieselben *veda-śāstra* informieren uns auch über ihre *āsura vimohana-līlā*.

Ein Beispiel dafür, das bereits erwähnt wurde, ist der Befehl des Höchsten Herrn an Śaṅkara Bhagavān, das *māyāvāda-bhāṣya* des Vedānta-sūtra zu verkünden. Der Zweck der *āsura vimohana-līlā* ist es, die *āsuras* zu betrügen, sie vom reinen Weg der Hingabe abzulenken, bzw., den Höchsten Herrn zu verbergen. Der Hauptgrund, weshalb Buddha, Dattātreya bzw., *bhāgavata-avatāras* in diese materielle Welt hinabsteigen, ist, diese Dämonen oder *āsuras* zum Narren zu halten - um sie zu betrügen.

Sicherlich kann Bhagavān im Namen von *rāgānugā-bhajana* oder *rūpānuga-bhajana* die *āsuras* bzw. Dämonen in die Irre führen, so dass sie das endgültige Ziel nicht erreichen können, auch wenn sie exakt den authentischen Weg folgen, der von unseren früheren Gauḍīya *ācāryas* gezeigt wurde; sie können nur ins Feuer springen und ihr spirituelles Leben vernichten.

Angenommen, Honigbienen umschwirren ein Honigglas, das mit sehr feinem Lotoshonig gefüllt ist. Angelockt von dem süßen Geruch, der aus dem engen Flaschenhals emporsteigt, sind die Bienen sehr daran interessiert, ihn zu trinken, aber die Glaswand des Glases stellt eine Barriere dar. In ähnlicher Weise gibt es eine unzerbrechliche Trennwand aus  $m\bar{a}y\bar{a}$  zwischen diesen dämonischen  $sahajiy\bar{a}s$  und  $ap\bar{a}krta-rasa-tattva$ . Daher gelingt es den  $sahajiy\bar{a}s$  trotz ihrer enormen materiellen Anstrengungen nicht, auch nur einen Tropfen reiner Hingabe zu erlangen, ganz zu schweigen vom Geschmack des  $ap\bar{a}krta-rasa-tattva$ , weil sie niemals den Anweisungen der authentischen  $guru-parampar\bar{a}$  folgen wollen.

Es ist die übliche Praxis der sahajiyās, sich über die Anordnungen und Anweisungen der guru-varga (oder guru-paramparā-ṣikṣā) hinwegzusetzen, so dass sie laut Jagad-Guru Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Ṭhākura Prabhupāda sicher in die Hölle kommen, um als Schweine wiedergeboren zu werden. Oh, meine Herren! Es ist unsere inbrünstige Bitte an Sie alle: Versuchen Sie bitte, immer wieder über diese lebenswichtigen Themen nachzudenken, bevor Sie einem gefallenen guru folgen, der Sie immer in die Irre führen wird. Wir haben einfach genug von all diesen früheren Irrlehren, deren Ziel es war, die ganze Welt zu verwirren und einfach persönliches lābha-pūjā-pratiṣṭhā zu einzusammeln, was den Vergleich mit Kot und Urin standhält.

Gaudīya-goṣṭhī- patiḥ Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prabhupāda erklärte, dass ein betrügerischer sādhu oder ācārya, der behauptet, mit der Bewegung des Kṛṣṇa-Bewusstseins in Einklang zu stehen, ins Visier genommen und der Allgemeinheit vorgeführt werden sollte, um sie vor dem Ruin zu bewahren. Andernfalls kann die Korruption ein solches Ausmaß erreichen, dass es unmöglich wird, ihr spirituelles Bewusstsein zu verbessern oder gar zu einer neutralen Position zurückzuführen.

Aufgrund dieses Segens von Śrīla Bhaktisiddhānta Sarasvatī Ṭhākura Gosvāmī Prabhupāda können wir heute noch Hoffnung bewahren: 'Bhaktivinoda dhārā kann niemals aufgehalten werden.'

Es ist von äußerster Wichtigkeit, den Unterschied zwischen Bhaktivinoda-dhārā und Nicht-Bhaktivinoda-dhārā zu verstehen. Bhaktivinoda-dhārā ist der unverfälschte, reine Fluss der philosophischen Schlussfolgerungen (siddhānta), die von Śrīla Bhaktivinoda Ṭhākura und Śrīla Prabhupāda übermittelt wurden.

Mit Bhaktivinoda dhārā kann kein Kompromiss eingegangen werden. Ich kann euch versprechen, bei der Berührung der Lotosfüße von Śrīla Prabhupāda und Śrīla Bhaktivinoda Ṭhākura, dass wir an dem Tag ein grünes Signal in unserem Bhajan-Leben erhalten an dem wir den Unterschied zwischen Bhaktivinoda-dhārā und Nicht-Bhaktivinoda-dhārā erkennen werden.

Śrī Śyām Dās Babaji

## Glossar

#### Α

**Ācārya** - Ein führender Vaiṣṇava— der selbst bereits in **acharan** etabliert ist, um anderen im **bhajan** zu helfen

acharan - Vaisnava - Etikette

Adarsha -- Idealismus

Ādhikār –eine entsprechende Qualifikation, eine Stufe im Leben eines Gottgeweihten

*Ādya-rasa* - Das ursprüngliche rasa – *mādhurya*-rasa

adhokşaja-vastu - Jenseits der sinnlichen Wahrnehmung (Viṣṇu –tattva)

ahankār - Intellekt und Ego

*aikāntikī* . außergewöhnlich

*aikāntikī-bhakti* - außergewöhnlich und konzentrierte absolute Hingabe zu Bhagavān

ākār guru-tattva – ursprüngliches guru tattva

*analo* – Feuer

antim-vani - die letzte Unterweisung

antaryāmī - Überseele super soul

anu caitanya-vastu – Atomarisch klein, wie das sehr kleine cetan-vastu- cit-Teilchen attma

anugatya - Unterordnung, Gehorsam, Unterwerfung

anukula-śakti - Aromatic Śrīmāti Rādhārānī

anyabilasa- different kind of desires no connection with kṛṣṇa seva

*aparādha* – Vergehen

*āpo* – Wasser

*aprākrta* transzendental

aprākṛta nada brahma – Brahman in der Form des transzendentalen Klangnamens
aprākṛta śakti tattva — transzendentales śakti tattva

aprākṛta-vastu - transzendentales Objekt- das jenseits materieller Grenzen liegt
āsan - Sitzplatz - Platz

asat -falsch

āśraya-vigraha – guru tattva.- Die einzige Pflicht von asraya-vigraha (Śrī Radha) besteht darin, visay-vigraha (Śrī Kṛṣṇa) vollkommen zufrieden zu stellen. Kṛṣṇa ist der absolute dominante, und seva-vigraha (Śrī Radha) ist die absolute dominierte asura- Dämon

āsura vimohana-līlā- - ein līlā, in dem ein āsura in Illusion versetzt wird

ātmā vit puruṣa- derjenige, der attma tattva mit ganzer Verwirklichung erkannt hat.

ātmā – dharma - Vaisnva dharma oder Bhagavat dharma

*avidyā* – Unwissenheit

*Āvirbhāva* – Erscheinungstag

В

Baddha-jīvas – gebundene Seelen

bhāgavat-bhakta - Vaisnava

bhāgavata-cintā - sich ständig an den Herrn erinnernd (Viṣṇu tattva)

**bhakti unmukhī sukṛti** - Favourable sukṛti (back up) which can help to attain suddha **bhakti -** Hingabe

**Bhaktivinod-dhara** - suddha bhakti dhara (flow), which can give complete satisfaction to Śrī Kṛṣṇa. Vinod means enjoyment. So Śrī Kṛṣṇa can feel enjoyment by the help of

Bhaktivinod dhara

bhāgavat vigraha - bhagavat svarup

bhikṣā-sevā - Für Bhagavan betteln

**buddhi** - Geist

bhukti - materielle genießende Gemütsstimmung,

bhūmi - Erde

**Brahma yamal** — besondere *śāstra* 

C

cinmaya – transzendentalcinmāya-rasa-tattva — transzendentales rasa tattvacit- Partikel,

D

dandavat prāṇam- ausgestreckte Ehrerbietung erweisen – prāṇam

deha dharma --- dharma des materiellen Körpers

dhārā- Fluss, strömen, fließen

**Dharma**- Dharma bedeutet die Hilfe, mittels derer die jivas ihre Seele unterstützen können

divya jñana, Die Worte des spirituellen Meisters sind die Übertragung des transzendentalen Wissens (divya jñana), das im Herzen offenbart wird.

## E/G/H/I/J/

**ekāyan-paddati** - Alles wird auf eine einzigartige Weise kanalisiert, was absolute Hingabe genannt wird

gurur nitya-dāsa - Der ewige Diener von sri guru

guru-paraṃparā - guru in sukzessiver Reihenfolge, durch mantra bhāgavat-paraṃparā -. folgt dem Weg von prema

*guru-sevā* — *guru* dienen

guru-tattva — die innere Bedeutung des Begriffs 'guru'.

**Guru-varga**— alle vorherigen gurus

**harijana** — Bhaqavat bhaktas

iṣṭha-goṣṭhī -. discussion about Bhagavan and His bhakti, among like minded devotees

**Indra Deva** - König des Himmels

Japa — chanten

K

kāma bzw. kamanā – Gemütsstimmung sich selbst zufriedenstellen zu wollen

kāminī-kanchan - Frauen und Geld (oder Gold, Juwelen usw..)

*kanaka-kāminī* – Gold, Frauen

kāṇeya-bhaki—Kṛṣṇa bhakti

kaupīna – die innerste Bedeckung eines sannyasi

*kham* - Äther

kīrtan – Die Herrlichkeiten Bhagavans besingen

*krodha* – Zorn

**kṛpā** - Barmherzigkeit#

kṛṣṇa kīrtan-kari – Derjenige, der mit der Verherrlichung Kṛṣṇas beschäftigt ist

**kṛṣṇetara-vastu** - Dinge, die keine Beziehung, bzw. Keine Verbindung mit *kṛṣṇa-sevā* haben

#### L/M/N

*lābha-pūjā-pratiṣṭhā* — Gewinn,-Glamour und eine Position (Stellung, Prestige) *lobha* – Gier mada - Berauschung durch das falsche Ego mādhurya-rasa - eheliche Gemütsstimmung der Liebe mahājanas - Anhänger des Bhagavat dharma mangala – glücksverheißend mano - Geist - Verstand mano dharma - dharma of material mind *mārqa*—der Pfad Mātsarya - Neid mauna-vrata — Gelübde zu Schweigen *māyāmoye* — voller maya māyāvāda bhāsya—Monismus moha – Verliebtheit mukti -- materielle Befreiung naimittika-karma – beiläufige fromme Handlungen *nāmābhāsa* Schatten des hari-nama *nirviśeṣa-bhāva* – Unpersönlichkeitslehre *Niṣṭhāvān* – starker Glaube und Vertrauen Nişkiñcan - Besitzlosigkeit

P

paṇḍit – Gelehrter, der bhāva-aprākṛta – Wissen besitzt paramparā – Schüler-Lehrer Nachfolge einer spirituellen Linie param satya-vastu – das absolute Objekt der Meditation parikara – Gottgeweihte parşad – ewiger Gefährte phalgu-vairāgya — trockene Loslösung **pracār** — über das Absolute tattva auf der Basis von acharan zu referieren. **Pracārak** - Prediger pramāṇa --- absoluter Beweis *prāṇa* – Leben *prārthana* – Gebet pratibhā- Spezielle Eigenschaften, die in jemanden auszeichnen, den man als Genie bezeichnen kann. pratisthā - Prestige *pratisthā-āśā* – Hoffnung auf *pratisthā* pratiṣṭhā -bistha - materielles pratiṣṭhā kann mit Kot verglichen werden pratiṣṭhā vaibhāva—vaisnavi pratiṣṭhā ist das wahre vaibhāva prema – Die eigentliche Natur von atma wird durch den Ausdruck enormer Liebe zu Bhagavan ausgedrückt. prema-dhana-Die eigentliche Natur von atma wird durch den Ausdruck enormer Liebe

zu Bhagavan ausgedrückt, der unser einziger Schatz genannt wird, (so wie es von Śrīman Mahaprabhu zum Ausdruck gebracht wird).

*puja-sevā*—seva in der Form von *puja* 

pūrṇa chetan-vastu — das absolute cit vastupuṣpāñjali - Blumenopfer in der Form der Verehrung

#### R/S

rasa-bhasa Die Überkreuzung von zwei verschiedenen rasa verunreinigen das reine bhava

*rūpānuga bhajan*- Die Technik für *bhajan*, die ausschließlich für die vollständige Zufriedenstellung von of Śrī Kṛṣṇa von Śrīla Rūpa Gosvamipad gezeigt wurde.

**sabhā** assembly

*śabda-tattva* — bedeutet *śabda brahma* 

sādhu-sanga — Gemeinschaft mit einem sadhu

**śakti** – Energie oder Kraft

**śakti man** – die Potenz des Menschen

sambandha-j $\tilde{n}$ āna- Unsere Beziehung zu Guru-Vaiṣṇava-Bhagavān und zwischen Bhagavān und  $m\bar{a}y\bar{a}$ 

**sandhinī-śakti**— ist verantwortlich für jede Existenz (direkt oder indirekt)

sankīrtan — Die Herrlichkeiten des Höchsten Herrn besingen

saraga-bhakta - ein Redner, der voller kāma ist

sat-gathi – die höchste Stellung nach dem Tod erlangen

*sevya-vigraha*—dem *vigraha* dienen

Siddhānta — das Absolute Ergebnis von seva

siddhānta-vicāra — Das absolute Urteil über das Absolute

siddhānta virode- the transcendental (aprākṛta) conclusion, just opposite of it

*śikṣā*— Wissen über das Absolute Objekt vermitteln

 $\emph{śrauta-pantha} - \emph{d}$ er sukzessive Fluss des Absoluten Wissens durch die reine  $\emph{guru-parampara}$ 

śravaṇaṁ kīrtanaṁ viṣṇuoḥ — Hören und Singen des viṣṇu-tattva

śuddha-bhakti pracār — Das reine Predigen von Bhagavat bhakti

śuddha-Vaiṣṇava – reiner-Vaiṣṇava (dessen Herz frei von jedem Wunsch ist)

**sva-dharma** – persönliches *dharma* bzw. *dharma* des attma(das ist die subtile Bedeutung)

**svarūpa** — die ewige Natur der *Seele* 

svarūpa śakti vilāsa vigraha – das vigraha hat svarup sakti vilas

#### T/U

*tapasyā* – Enthaltsamkeit

taţastha — die marginal (dazwischenliegende) Position der gebundenen Seele

tattva- philosophische Wahrheit

*tirobhāva* – Tag des Verscheidens

*tṛṇād api sunīcena bhāva* — sich niedriger als ein Grashalm fühlen

tyāgī — Eine Person, in losgelöster (nicht angehafteter) Gemütsstimmung

unmukhi – wohlwollende Gemütsstimmung

**Upaniṣads** - werden hier als das Haupt des transzendentalen Körpers des Veda-Puruṣa, der Personifikation der Veden, beschrieben.) Das Wort 'upaniṣad' wird durch Konjugation von upa (sehr nahe, ohne Zwischenraum) ni (mit Gewissheit) und sad (Wissen) gebildet: brahmaṇaḥ upa samīpe nisidati anayah ity upaniṣat - 'die Schrift, die einem sādhaka hilft, Befreiung zu erlangen, und ihn befähigt, in der innigen Verbindung

mit dem Herrn zu sein, ist als upanişad bekannt.

#### V/Y

*Vaiṣṇava-ninda* – einen Vaiṣṇava kritisieren

*Vaiṣṇuavi-pratiṣṭhā* – *pratiṣṭhā* vom Herrn gegeben

*Vaibhāva -*-Füllen

vairāgya (phalgu-vairāgya)—trockenes vairāgya- hat keine Beziehung zu bhakti

*vāyu* – Luft

vettvi-viduşi — eine weise kenntnisreiche Frau

*vichar* - Urteilsvermögen (siddhanta)

*vidyā / avidyā* — Wissen/ Unwissenheit – *maya* 

*vidhi-marga* – der Pfad des Vorgangs des bhajan wie es in den autentischen śastra beschrieben wird.

vigraha - Bildgestalt (svarupa)

*vijñāna* -- verwirklichtes Wissen

*vilāsa* -- Pastime

*vipralipsā* - das Gefühl einer starken Anhaftung – (oder Gier) zum eigenen Vorteil (Profit)

*viśuddha śrauta-vani paraṃparā*—der makellose Fluss von reinem *vani vaibhāva* durch die *guru-paramparā* 

viśuddha-siddhānta vicāra— reines siddhanta vichar

Visva Vaisnava raja saba – Weltweite Versammlung der reinen Vaisnavas

vyāsāsana- Der Sitzzplatz, der für Śrī Vyasadeva oder seinen Anhängern reserviert ist.

Yamarāja - Gott des Todes und der Gerichtsbarkeit

yāmala-vacana – Beweise (Zeugnisse) von Yamal

*yoni* – Geburt

 $yukta-vair\bar{a}gya-vidy\bar{a}$  – die Gemütsstimmung der richtigen (perfekten) Haltung für den absoluten  $hari \ bhajan$