[d8 %
il |
? L] , =,

Die Giittliche Siﬁlme Do
ori 0audiya Ouruvarga

Im Namen der SrT Bhakti Siddhanta Vani Seva Stiftung

E-MAGAZIN AUSGABE 03 Inhalt:

1. Eine Frage der tatsachlichen spirituellen Entwicklung
2. A bstufungen des Theismus
3. Alle Konzepte des Hochsten Herrn so nebulds wie moglich halten
4. ,Klopfet an, und es wird euch aufgetan”
5. Das Christentum erklart von Dem Prabhupada
6. Gott zu lieben



AUSGABE 03

EINE FRAGE DER TATSACHLICHEN
SPIRITUELLEN ENTWICKLUNG

von Srila Syam Das Baba

audiya Gosthi Pati Sri Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati Gosvami

Thakura Prabhupada sagte: ,Das wesentliche Prinzip des Vaisnavis-
mus ist, dass ein Mensch, wie groB seine Gelehrsamkeit und intellektu-
ellen Fahigkeiten auch sein mogen, nicht einmal die einfachsten Punkte
der Vaisnava-Philosophie verstehen kann, solange er sich nicht vollstan-
dig einem dacarya unterwirft, dessen Charakter die Verkorperung der
Vaisnava-Philosophie ist.”

Gibt es irgendjemanden auf dieser Welt, der schmutzige Bemerkun-
gen uber Jesus Christus auBern wirde, nachdem er dieses niichterne
Bildnis von ihm gesehen hat? Das Bild selbst kann das Geheimnis seines
liebevollen Herzens enthiillen. Es ist gewiss kein Hauch von Grausamkeit
oder Brutalitat in seinem Herzen, eigentlich kdnnen nur jene schmutzig
uber ihnreden, die grausam im wahrsten Sinne des Wortes sind. Wie dem
auch sei, wir sind Uberhaupt nicht bereit zu glauben (weil es keine direk-
ten Dokumente daruber gibt), dass er die Gewohnheit hatte schmutzige

DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 01




Speisen zu sich zu nehmen, wie z.B., Fisch,
Fleisch oder Wein usw., weil all diese Dinge
in jedem menschlichen dharma im Allge-
meinen verboten sind. Obwohl wir wissen,
dass das hochste menschliche dharma (Re-
ligion) atma-dharma/ sanatana-dharma/
bhagavat-dharma/ oder vaisnava-dharma
ist, kdnnen die Menschen diesen Punkt
dennoch nicht verstehen, weil sie immer
bestrebt sind, etwas daran auszusetzen,
auch am atma-dharma, der urspringli-
chen Religion des spirituellen Geistes.

So wie es der HOchste Herr Sri Krsna
Caitanya Mahaprabhu, der Sri Krsna
Personlich ist, gezeigt hat, und der uns das
absolute prema-dharma vermitteln wollte,
sollten wir diesem absoluten dharma (Re-
ligion) folgen, welches sicherlich nicht mit
Jesus Christus war. Denn die von ihm ge-
predigte spirituelle Doktrin kann uns zu
materiellem Frieden und Wohlstand oder
maximal in den Himmel flhren, aber nicht
dartber hinaus.

Aus dem undokumentiertem Leben von
Jesus Christus wissen wir ganz sicher, dass
er nach Indien kam um mehr und mehr
spirituelles Wissen (Informationen) Uber
spirituelle Entwicklung (Verwirklichung)
zu sammeln. Denn Indien ist das Land der
spirituellen Kultivierung, und in den alten
Zeiten haben die Weisen uns nach langen
Erwagungen einen unermesslichen Schatz
an spirituellem Wissen gegeben, aber wir
sind so toricht, dass wir Uberhaupt nicht
bereit sind, diesen geheimen Schatz zu
nutzen. Tag fur Tag bringen uns unsere
tierischen Konzeptionen naher zur Holle.
Die Degradierung der Menschheit ist kein
Fall fir Wertschatzung.

Obwohl ich keine direkten Beweise in
den Schriften oder Dokumente Uber Jesus
Christus gefunden habe, sagen einige un-
serer guru-varga dennoch: ,Jesus Christus
ist ein saktyavesavatara”. Vielleicht sagten

sie das, weil sie seine verheerende Macht
erkannten, die Herzen der einfachen Leute
zu verandern. Nun, der Punkt ist, dass ein
saktyavesavatdara ein erhabener jiva ist,
dem eine besondere Kraftlibertragung
durch den Hochsten Herrn zuteil wurde,
damit dieser jivatma je nach Zeit und Sit-
uation (ich meine, wenn die Situation es
erfordert) etwas Besonderes tun kann.

Ich erinnere mich auch, dass Jesus hau-
fig sagte: ,Ich bin der Sohn von diesem
nektarinen Vater, I$vara (Hochster Herr).”
Obwohl er das dharma der christlichen
Doktrin etablierte, gibt es jedoch keine
Garantie, dass wir heute dieselben Lehren
empfangen, die von ihm gesprochen
wurden. Fast alle originalen Botschaften
sind verloren gegangen, oder liegen in
einer sehr verzerrten Form vor, aufgrund
der mangelnden echten Lehrer Schiler
Nachfolge von Jesus Christus. Durch die
fehlende perfekte Lehrer-Schiler-Na-
chfolge, gibt es keine Garantie, dass wir
dieselben Lehren empfangen, die er ur-
springlich gelehrt hat. Selbst unter den
verschiedenen Gruppen der christlichen
Gemeinschaften herrscht groBBe Verwir-
rung in dieser Frage. Wie auch immer,
wenn wir davon ausgehen, dass er Uber-
haupt ein bevollmachtigter Bote des Her-
rn war, wie er selbst viele Male zuvor ver-
kiindet hat, was war dann der Zweck? Das
ist sehr wichtig. Wir sollten die Angele-
genheit sehr sorgfaltig untersuchen.

Aus der von ihm verkiindeten Doktrin
geht klar hervor, dass er sich bemihte, die
Menschen im allgemeinen Sinne fromm
zu machen. Seine besondere Lehre war es,
ihnen den Weg zum Himmel zu zeigen.
Ok. Aber alle vierzehn Welten, oder, ich
meine die gesamte kosmische Schépfung,
fallen vollstandig unter die Kategorie der
materiellen Schopfung (nicht aprakrta,
bzw., nicht transzendental), sei es Himmel



oder Holle, das spielt keine Rolle. Die Frage der tatsachlichen spirituellen
Entwicklung oder die Frage der Erlangung spiritueller Vollkommenheit
kommt also in seinen Lehren Uiberhaupt nicht vor, sondern ist nur in un-
serem atma-dharma, bhagavat-dharma, sanatana-dharma oder vaisna-
va-dharma verfugbar. Die Frage ist nun, ob wir Uberhaupt davon aus-
gehen kénnen, dass Jesus vom Herrn als Bote gesandt wurde, um einige
allgemeine religidse Botschaften zu Gberbringen, die nur fur diese Zeit
aufgrund einer bestimmten kritischen Situation, die sich damals en-
twickelt hatte, sehr dringend waren. Wenn das so ist, dann kénnen wir
sicherlich keinen absoluten Nutzen fir die Seele von ihm erwarten.

Dennoch kann es méglich sein, dass digjenigen, die Jesus begegnen
wollen, indem sie ihm vollkommen folgen, ihn dort im Himmel find-
en kénnen oder an jedem geeigneten Ort, an dem er ihnen erschein-
en moge, obwohl der urspriingliche svardapa Jesu vielleicht tberall im
spirituellen Himmel sein kann (wir haben dartber keine klaren Informa-
tionen), wie im Fall von Sankardcdrya-avatdra, der niemand anderes ist
als Sankara Bhagavan. Aber Sankara Bhagavan hlt sich in Siva Loka auf,
das innerhalb dieser materiellen Schépfung liegt (wo auch alle Geister
und Hexen mit ihm zusammenleben), obwohl sich der urspriingliche
Sadasiva auf der Vaikuntha-Ebene befindet, aber dennoch kéonnen wir
das plotzliche Erscheinen von Sankara Bhagavan entsprechend unser-
er bhajan-Kraft erleben. Der Punkt ist nun, dass, wenn es Uberhaupt
maoglich ist, dass jemand Sankara Bhagavan entsprechend seiner bha-
Jjan-Kraft begegnet, dann kann sicherlich auch jemand Jesus Christus
entsprechend seiner bhajan-Kraft begegnen. Wo ist das Problem?

goloka-namni nija-dhamni tale ca tasya
devi mahesa-hari-dhamasu tesu tesu
te te prabhava-nicaya vihitas ca yena
govindam adi-purusarm tam aham bhajami

(Sri Brahma-sambhita Text 43)

,Am untersten Ende befindet sich
Devi-dhama [die materielle Welt],
dartber liegt Mahesa-dhama [die
Wohnstatte von Mahesa]; Uber
Mahesa-dhama befindet sich Hari-
dhama [die Wohnstatte von Hari]
und Uber ihnen allen liegt Krsnas
eigenes Reich namens Goloka. Ich
verehre den ur-ersten Lord Govinda,
der den Herrschern dieser Reiche
in ihren jeweils verschiedenen
Stufen, ihre jeweiligen Befugnisse
Ubertragen hat.”




ABSTUFUNGEN DES THEISMUS
Von $rila Bhakti Raksak Sridhar Mahargj

(Auszige aus dem Buch ,Divine Aspiration”
von Seiner Gottlichen Gnade Srila B.R. Sridhar Mahara))

rage: Wo beginnt der Theismus? Wie sehen die Abstufungen von den unteren bis zu
den hoheren Stufen aus? Welche unterschiedlichen Konzeptionen gibt es?

Srila Sridhar Maharaj: Die gesamten Abstufungen wurden von Srila Bhaktivinode
Thakura in ,Caitanya Siksamrta' wie folgt beschrieben: Zuerst ist da acchadita-cetana,
vollstandig bedecktes Bewusstsein, wie in den Baumen und Steinen vorhanden; sie
sind acchadita, dicht bedeckt, obwohl das Bewusstsein vorhanden ist. Als nachstes ist
da sankucita-cetana, so wie wir es im Reich der Tiere finden — ein sehr eng begren-
ztes Bewusstsein. Dann kommt das, mukulita-cetana, das erwachende Bewusstsein,
wie es bei Ureinwohnern zu finden ist. Es ist mukulita, noch nicht zu einem richtigen
Stadium entwickelt — halb Tier, halb Mensch. Hier finden wir Animismus, die Verehrung
verschiedener Naturgotter. Darlber steht vikasita-cetana, in dem es eine gewisse Vor-
stellung von Gott gibt. Hier beginnt varnasrama-dharma.

AUSGABE 03 DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 04



Student: Sind das Christentum und der
Islam auf der Stufe des vikasita-cetana?

Srila Sridhar Maharaj: Ja. Zum Schluss
ist das pdrna-vikasita-cetana, vollstandig
gedffnete Bewusstsein und sein korre-
spondierendes Konzept von Gott; das ist
Vaisnavism. Das sind die allgemeinen Ab-
stufungen, aber noch einmal, da ist eine
Unterteilung im menschlichen Bereich.
Im vika-sita-cetana, auf der menschlichen
Stufe gibt es Moral, noch vor dem richti-
gen Theismus. Es hat sich noch kein Theis-
mus herausgebildet, aber es gibt Moral.
Das macht die utilitaristische Klasse aus,
die altruistische Klasse: Sie erkennen Mor-
al an, sehen aber keine Notwendigkeit fir
die Existenz Gottes. Es kann auch Theis-
mus ohne groBe moralische Vorstellun-
gen geben. So genannter ,Theismus” ist
da, aber kein moralisches Konzept. Die-
jenigen, die diese Uberzeugung vertreten,
uben himsa, Gewalt, gegenlber so vielen
Jjivas aus, indem sie wahllos Lebewesen
toten; sie Uben diese und andere solche
unmoralischen Praktiken aus und halten
an einer Vorstellung von Gott fest.

Danach finden wir Moral plus Theismus;
der niedrige Teil davon ist Moral plus im-
aginaren Theismus — kalpitasesvavada.
Die kalpitasesvavadi vertreten einen imag-
inaren Theismus in Verbindung mit Moral.
Zum Beispiel sagte der franzdsische Den-
ker Comte, dass es fur uns nutzlich sei,
eine Vorstellung von Gott zu haben, weil
sie uns in der Gesellschaft helfen kann;
dieses Konzept kann die Arbeit der Polizei
ubernehmen, indem es die Menschen in
geordneter Disziplin hélt. Bei der allge-
meinen Bevolkerung ist zu beobachten,
dass, wenn man sie dazu ermutigt, gottes-
furchtig zu sein, und dieses Bewusstsein
sich verbreitet, dann konnen alle den
Nutzen der moralischen Ordnung in der
Gesellschaft geniefen. Das war Comtes

Theorie. Wir kénnten die Uberlegung an-
stellen, dass die Lehren von Sankaracarya
auch zu dieser Kategorie zahlen: Imag-

inarer Theismus mit Moral. Danach kom-
mt der wahre Theismus mit Moral. Echter
varnasrama, So gegeben von Srila Ra-
manuja Acarya, und andere Konzepte &h-
nlicher Art sind sowohl moralisch als auch
wahrhaft theistisch.

Nachdem die jiva-Seele die Stufe des
wahren Theismus auf moralischer Grund-
lage erreicht hat, ist die nachste Stufe der
Verwirklichung fir sie purna-vika sita-cet-
ana, der Vaisnavismus. Der Vaisnavismus
reprasentiert purna-vika-cetana, das vol-
Istandig geodffnete, vollstandig erwachte
Bewusstsein. Es ist vollstandig entwickelt-
er Theismus. Er kann als ,Theismus ohne
Moral” beschrieben werden, da Moral
gemalB der vollstandig theistischen Vor-
stellung existiert, aber die Moral an sich
weniger Bedeutung hat. Das Leitprinzip in
dieser Stufe ist, alles zu tun, was flr den
Dienst und die Zufriedenheit des Herrn
notwendig ist. Ein Gottgeweihter kdnnte
beispielsweise eine Blume stehlen, um sie
dem Herrn zu opfern, damit die Person,
die diesen bliihenden Baum gepflegt hat,
davon profitiert.



Es ist Theismus in seiner vollstandigen
Form, so dass alles zur Zufriedenheit des
Herrn genutzt werden kann; wenn das
getan wird, dann ist allen geholfen. Auf
diese Weise erweitert sich das theistische
Konzept so weit, dass alles fir lhn ist: Die
Realitat ist fir sich selbst. Alles gehort
lhm, und ist kein individuelles Besitztum.
Es gibt nur einen Besitzer. Die bedingten
Seelen sind sich nicht bewusst, dass sie zu
Ilhm gehdren; sie sind wie Kinder, die ihren
Beschuitzer nicht kennen. Aber die Gott-
geweihten wissen; sie sind sich dessen be-
wusst: ,Dieser Junge weil3 nicht, dass sein
Beschuitzer da ist, aber ich weil3, dass es so
ist.” Die Gottgeweihten sind sich bewusst,
dass alles fur Ihn ist und sie nutzen alles
auf diese Weise, und dabei tun sie allen
Gutes. lhr Leben, ihre Kampagne ist in
jeder Hinsicht so, unabhangig davon, ob
es gewohnlichen, sogenannten religidsen
oder moralischen Menschen schmeckt
oder nicht. Die Gottgeweihten sind im Re-
cht, unabhangig von anderen Ansichten.

Alles ist fur Ihn, fur den Herrn. $r1 Krsna
spricht:

aham hi sarva-yajaianam

bhokta ca prabhur eva ca
na tu mam abhijananti
tattvenatas cyavanti te

(Srt Bhagavad-gita 9.24)

.Ich allein bin der GenieBer, der Herr
und das Ziel aller Opfergaben. Die-
jenigen, die Meine wahre transzen-

dentale Natur nicht erkennen, fallen.”

Aus dieser Sicht werden alle bedingten
Seelen in dieser Welt — alle, einschlieBlich
derer, die Meister des moralischen und
wissenschaftlichen Wissens sind - als
.Minderjahrige” betrachtet. Die Seele in
Knechtschaft, jeder baddha-jiva, ist mind-
erjahrig. Die ,GroBen” sind jene Vaisna-

vas, die wissen, dass ,alles fur lhn ist”, und
die Konsequenz dieses Verstandnisses
ist, dass die Seele ,sterben muss, um zu
leben”. Sie wissen, dass es nur einen ein-
zigen Genieler gibt, dass alles zu Seinem
Vergnligen, zu Seiner Befriedigung bes-
timmt ist und dass die Seele nur dann
wirklich in der Welt des géttlichen Dien-
stes leben kann, wenn alle separaten In-
teressen und das falsche Ego gestorben
sind. Diese Vaisnavas sind die Huter der
gesamten Schopfung, und sie nutzen al-
les fir Ihn, zum wahren Wohle aller Men-
schen auf der Welt.

Kannst du dir das vorstellen? Kannst du
folgen?

Student: Ja.

Srila Sridhar Maharaj: Wenn du in der
Lage bist, das zu verstehen, dann wirst du
eine harmonische Existenz in dieser Welt
haben. Du wird die Dinge in der richti-
gen Perspektive erkennen. Andernfalls
herrscht nur Unwissenheit. Je nach Grad
der Unwissenheit gibt es Abstufungen:
tamah, to maha-tamah, to maha-maha-
tamah. Die Natur ist unterteilt in sattva,
rajas und tamas, und darin gibt es viele
Unterteilungen. Es gibt jene aus der nie-
drigsten Schicht, deren Unwissenheit
sehr grof3 ist; dann diejenigen, die etwas
dariberstehen und deren Unwissenheit
etwas geringer ist; und digjenigen, die
noch dartberstehen. Ebenso gibt es Ab-
stufungen unter denen, die unter dem
Einfluss der Leidenschaft stehen, unter
raja-guna; und dartber und Abstufungen
unter denen, die unter dem Einfluss der
hoheren, sattvischen Natur stehen. Die
nirguna Ebene steht Uber allen materiel-
len Eigenschaften. Es ist eine einheitliche
Ebene, auf der ein Wachter jedes Glied und
jeden Gedanken eines Menschen leitet,
der mit dem voll entwickelten Theismus
verbunden ist.



Student: Die Christen sagen, dass Chris-
tus der einzige Herr ist.

Srila Sridhar Maharaj: Sie sagen, es
sind drei: Gott der Vater, Gott der Geist,
und Gott der Erloser, als Christus. Es gibt
drei Phasen im Konzept des Theismus,
gemal dem Christentum. Im Islam, gibt
es viele Propheten — Mohammed war
solch ein Prophet. Die Mohammedan-
er akzeptieren meistens die Propheten
der Judaa-Christentum-Tradition: Mo-
ses, Abraham und andere. Ihrer Ansicht
nach war Mohammed jedoch der letzte
Gesandte Gottes, und er wird als der be-
deutendste angesehen. Es gibt zwar eine
gewisse Vorstellung von Gott, aber sie ist
nicht so weit entwickelt wie in der hinduis-
tischen Ontologie oder in den Veden oder
Upanisaden — den offenbarten Schriften.
Der renommierte deutsche Gelehrte Max
Muller sagte einmal:

.Die Upanisaden in Indien werden
die ganze Welt ernahren. Die ganze
Welt wird von ihnen vollstandig ernahrt
werden; kein Tropfen Wissen wird
verloren gehen oder libersehen werden,
wenn die Welt das dort aufbewahrte
Wissen erhalten kann.”

Das war seine Schlussfolgerung. Wir
konnen es folgendermaBen verstehen:
Innerhalb eines jeden existierenden
Phanomens, gibt es eine innewohnende,
zentrale Position, ob es Gold, Diamanten,
Industrie, Bildung oder Religion ist. In all
diesen Dingen gibt es eine urspriingliche,
bzw. konzentrierte Position. Wir finden
vielleicht nicht Uberall die voll erblihte
Manifestation dieses Phanomens. So, im
Fall von Religion oder Theismus, erwahlte
Gott Indien als die zentrale, bzw. hochste
Position. Das ist nicht unverninftig: Eine

Universitat kann nicht in jedem Dorf err-
ichtet werden, es muss ein bestimmter Ort
daflr ausgewahlt werden. Das gleiche gilt
fur ein Krankenhaus, einer Polizeistation
und so weiter. In dieser Welt wurde also
ein bestimmter Ort als der hochste Sitz
der Religion, bzw., Theismus auserwahlt.
Diese Aufgabe fiel Indien zu. Wenn wir
den richtigen Blick haben, um dies zu erk-
ennen, werden wir nicht neidisch sein:

~Warum soll es Indien sein?” Diese
Denkweise ist lacherlich, genauso wie je-
mand aus einem Dorf denkt: ,Warum
gibt es in unserem Dorf nur eine Grund-
schule, und in der Stadt eine Universitat?”
Die hochste Schule fir theistische Bildung
sollte irgendwo auf der Welt liegen, und
der auserwahlte Ort war Indien. Wenn wir
uns der Vergleichenden Theistischen Bil-
dung nahern wollen, sollten wir dies mit
diesem Hintergrundwissen tun. Und aus
dieser Sicht schrieb Max Mdiller: ,Wenn wir
in den Upanisaden nachschlagen, finden
wir etwas, das Menschen jeder religiosen
Ausrichtung zufriedenstellen wird — und
dennoch wird der Vorrat nicht im Gering-
sten geschmalert werden.”

Diese Form des Wissens ist ein ewiger
Brunnen: Sein Wasser wird immer flieBen;
der Brunnen wird niemals trocken sein.

Wo immer die universellen Wahrheit-
en der Religion zu finden sind, sollten sie
akzeptiert werden. Ware dies nicht der
Fall, mussten Christen aus verschiede-
nen Nationen, beispielsweise Amerikan-
er oder Briten, sagen: ,Christus wurde
im Nahen Osten geboren; warum soll-
ten wir seine Lehren befolgen? Er wurde
nicht auf unserem Boden geboren; seine
Lehre stammt nicht aus unserem Land —
warum sollten wir sie akzeptieren?” Aber
der geografische Unterschied ist nur eine
lllusion, Maya. Wo immer die wahre re-
ligiose Wahrheit zu finden ist, mussen



wir offen sein, sie aufgrund ihres inner-
en Wertes anzunehmen. Wir sollten uns
nicht von der physischen, weltlichen Af-
finitat — zu unserem Korper oder unserem
Land — leiten lassen. Wir missen uns Uber
all dieses materielle Bewusstsein erheben
und Schiler werden, mit ganzer Offenheit.
Wir werden nach der Wahrheit suchen,
woher sie auch kommen mag. Die Atom-
bombe wurde an einem bestimmten Ort
erschaffen, aber bedeutet das, dass die
Leute nicht auch versuchen sie woanders
zu entwickeln? Ich mdchte sagen: ,Oh,
sie wurde woanders erfunden — also wir
werden sie nicht akzeptieren!” Der Kamp-
fpanzer wurde in Frankreich wahrend des
ersten Weltkrieges erfunden — jetzt ist er
uberall. Die Rakete wurde ursprtinglich in
Form von Hitlers V2" entwickelt, existiert

heute jedoch in ihrer weiterentwickelten
Form Uberall. Und wenn selbst hier in dies-
er Welt alles einen universellen Charakter
hat und auf diese Weise Anwendung find-
et, sollten wir dann denken, dass die spir-
ituelle Welt von einer engen, nationalen
Art sein wird? Wird die hochste Wahrheit,
die allen Problemen Linderung verschaff-
en kann, relativ lokalisiert sein? Vielmehr
wird sie die universellste sein. Sie wird ein-
zigartig sein.

Student: Ein haufiges Problem ist, dass
beispielsweise ein Christ zwar die hohe
Stellung von bhakti (Hingabe) und Erge-
benheit als etwas Uber der Befreiung ste-
hendes anerkennt, aber dennoch darauf
besteht, dass Christus der ,einzige Weg”
ist.

Srila Sridhar Maharaj: Er mag ,Hing-
abe” akzeptieren, aber Hingabe an wen?
Hingabe kann viele Formen annehmen -
sie kann sich auf die Familie, die Nation
usw. beziehen. Aber der Wert der Hingabe
hangt von ihrem Kriterium ab: Hingabe fur
was?

Student: Hingabe zu Gott.

Srila Sridhar Maharaj: ,Gott' bedeu-
tet was? Was ist das Konzept von Gott?
Es gibt eine wolkige Konzeption und die
klare Konzeption. Wir kommen zu einem
klaren Konzept, was Gott ist. Wir missen
eine sehr genaue vergleichende Untersu-
chung durchfiihren, so wie wir im Labor
die Keime und Viren genauer unter die
Lupe nehmen. Die genaueste Untersuch-
ung wird uns das tiefste Verstandnis ver-
mitteln. Was ist also Gott? Ist es etwas
Verschwommenes — ein unbekannter und
unerkennbarer Gott? Bedeutet Gott etwas
Unbekanntes und Unerkennbares und
nichts Konkretes?

Student: Die Christen sagen: ,Gott ist in
Christus offenbart.”



Srila Sridhar Maharaj: Christus gab
uns ein Konzept, eine Vorstellung, aber
trotzdem, das Konzept ist verschwom-
men. So wie ein verschwommenes
Konzept Uber die Sonne und den Mond
existiert, trotzdem besitzen sie ihre eigene
wahre Existenz. Bei naherer Untersuch-
ung werden noch viele erstaunliche Dinge
zutage treten und letztendlich werden die
himmlischen Kérper gefunden werden. Sie
werden in ihrer wahren Identitat entdeckt
werden.

Student: Aber die Christen haben Angst
weiter zu gehen, als das was Christus ges-
agt hat.

Srila Sridhar Maharaj: Diese Tendenz ist
Uberall zu beobachten. Sie ist auf Schritt
und Tritt anzutreffen. Ein Mensch bleibt
auf der Ebene des Wissens oder der Un-
wissenheit, auf der er sich befindet, han-
gen. Das gilt nicht nur fir die Religion,
sondern uberall — es ist eine Tendenz, die
allen gemeinsam ist.

Schiiler: Diese Christen nehmen ihre
Rechtfertigung aus der Bibel; Christus
sagt, dass niemand zum Vater kommen
kann auBer durch ihn.

Srila Sridhar Maharaj: Das ist auch sehr
typisch: Alle Menschen in dieser Welt be-
sitzen eine Art von religidser Autoritat.
Manche Menschen akzeptieren die Bibel,
andere den Koran. Die Klasse der Hindus
akzeptieren etwas anderes; die afrikanis-
chen Ureinwohner haben auch ihre Au-
toritat und die Sankariten haben die ihre.
Wenn jedoch ein Vergleich angestellt
werden soll, missen die Menschen ihre
lokale Engstirnigkeit Gberwinden und sich
der Sache mit offenem Geist nahern. Sie
mussen ans Tageslicht treten, unter freiem
Himmel, und beraten, vergleichen, ableh-
nen und akzeptieren. Wo bleibt sonst
die Chance auf Fortschritt? Denn egal, in

welcher Konzeption man sich gerade be-
findet, man hangt daran. So ist die Situa-
tion Uberall, nicht nur in der Religion. Zum
Beispiel kann jede Nation prahlen: ,Wir
sind die erstklassige Militarmacht.” Aber
wenn es Krieg ist, dann wird entschieden,
wer ist wer. Russland prahlt: ,Wir haben
die Macht die ganze Welt zu beherrschen”,

Andere haben das gleiche getan. Am
Anfang des zweiten Weltkrieges sagte
Kaiser Tojo von Japan: ,Wir sind auf einen
hundert Jahre langen Krieg vorbereitet!
Die Europaer werden gemeinsam kamp-
fen und vernichtet werden, und wir werden
die Herrscher der ganzen Welt sein.” Das
war seine Prahlerei — aber wie sich zeigte,
etwas zu denken ist eine Sache, und die
Realitat eine andere. Da war ein arabischer
Gentleman, der ein Gottgeweihter wurde.
Er sagte: ,Von Anfang an hatte ich die Nei-
gung alle religiosen Blcher aller Nationen
durchzugehen. Dabei stellte ich fest, dass
die indischen Religionswissenschaftler
raumlich und zeitlich ein riesiges Gebiet
abdecken — das weitlaufigste und alteste
Uberhaupt. In der Bibel wird gesagt, dass
die Welt vor ein paar tausend Jahren er-
schaffen wurde; aber die indische Theol-
ogie sagt, dass sehr viele Evolutionen und
Auflosungen stattgefunden haben. So
viele Schépfungen und Vernichtungen ha-
ben sich im Laufe der Historie ereignet —
das ganze Sonnensystem wurde aufgeldst
und wieder erschaffen, und wieder auf-
gelost. Die Historie solch gewaltiger Zeit-
spannen findet sich in diesen Schriften.
Im Vergleich zu anderen Theologen der
Welt wird das Thema Zeit hier sehr aus-
fuhrlich behandelt. Auch der Raum wird
auf diese Weise betrachtet: die Erschaf-
fung, Entstehung und Vernichtung des
Universums; die Geschichte der grof3en
Planeten, wie den Polarstern (Dhruvalo-
ka) und die Sonne.” Sowohl geografisch
als auch historisch stellte dieser Herr fest,



dass nichts mit den indischen theologis-
chen Blichern vergleichbar ist. Er war auch
erstaunt darlber, dass diese rsis jenseits
dieses Korpers und jenseits dieses Uni-
versums Wissen von so anschaulicher und
weitreichender Natur sammeln konnten,
das aus den Ebenen jenseits der bekannt-
en Welt stammt und durch die Verfechter
der indischen religiésen Schriften verb-
reitet wird. So kam dieser Mann zu dem
Schluss: ,Dies muss die umfassendste al-
ler religiosen Konzeptionen sein.” Und er
fuhlte sich berufen, auf diese Weise nach
der Wahrheit zu suchen.

Student: Wenn Krsna Bewusstsein das
hochste ist, dann sieht es so aus, dass es
fur die bedingte Seele auch am schwer-

sten ist es zu erlangen. Und vielleicht ist es
fur die Geweihten aus dem Westen, oder
fur jene, die in einer nicht vedischen Kultur
geboren wurden, besonders schwer. Man-
chmal konnte man denken, dass es leichter
fur den spirituell Suchenden ist sich Gott
durch die Religion, in der er hineingebor-
en wurde, zu nahern — zum Beispiel dem
Christentum.

Srila Sridhar Maharaj: Es ist keine
Frage des Glaubens oder der Kultur, son-
dern des Erwachens des Bewusstseins. Es
gibt so viele Vorstellungen von Gott. Im
menschlichen Bereich gibt es so viele ver-
schiedene Stadien, beginnend mit dem
Atheisten. Am Anfang ist die Seele von di-
chter Unwissenheit bedeckt, ohne Vorstel-



lung nicht einmal Uber das eigene
Selbst. Dann wenn sein Bewusst-
sein immer weiter erwacht, kann
er unterscheiden und so kann er
die Moral anerkennen, aber noch
nicht den Theismus. Auf dieser
Stufe kann er erkennen, dass das
Interesse von anderen sich nicht
von seinem unterscheidet.

Wenn ein Mensch ein noch
hoheres Erwachen erreicht, erk-
ennt er, dass zwischen der Um-
welt, ihm selbst und anderen eine
Verbindung besteht, ein gemein-
sames Substrat des Bewusstseins.

Alle stehen auf einer gemein-
samen Plattform. Und er wird
suchen: Was ist das? Warum ex-
istiert es? Wozu dient es? Wenn
er anfangt es zu untersuchen,
wird er allmahlich die Bedeutung
dieser Ebene spiren, die ihn und
seinen Nachbarn, seine Umge-
bung verbindet und die Affinitat
zwischen allen. Bei seiner weiter-
en Suche stellt er fest, dass diese
verbindende Ebene, in der er exist-
iert, sowohl in ihm als auch auBer-
halb von ihm liegt. Sie durchdringt
alles und ist sehr fesselnd. Er wird
von ihrem Charme, ihrer Schénheit
gefangen genommen. Und nun
stellt sich die Frage nach seiner ei-
genen Beziehung zu dieser Ebene.
Wie sieht diese Beziehung aus? Wie
existiert sie? Dieses Ding, zu dem
er eine solche Affinitat empfindet:
Ist es nur ein subtiles Element wie
Luft oder Ather, oder ist es etwas
Hoheres? Denn er splrt es in sich
selbst, in seinem Herzen, seinem
Geist, und er versplrt eine immer
groBere Neugier, mehr dartber zu
erfahren.

Auf diese Weise gelangt die
Gotteskonzeption in die Seele.
Durch den Prozess der Elimini-
erung verbessert sich sein Wissen,
seine Vorstellung von Gott verbes-
sert sich, und das ist Fortschritt.
JFortschritt” bedeutet, an Wissen
zu gewinnen. Durch diesen Prozess
macht der Mensch in jedem Bere-
ich Fortschritte. Das Leben selbst
ist dynamisch — alles entwickelt
sich weiter, es kann nicht in ein-
er statischen Position verharren.
Leben bedeutet also suchen, es
kann gar nicht anders sein. In der
Wissenschaft beispielsweise gab
Newton ein bestimmtes Konzept,
und dann kamen so viele andere
und gaben ein hoheres Konzept,
das anschaulicher und umfassend-
er war. Auf diese Weise schreitet
das Wissen voran. Genauso wie in
dieser Welt die Grundschulen mit
Schiilern geflillt sind, ebenso wie
die Hochschulen, Universitaten
und Graduiertenkollegs. Es gibt
diejenigen in der Grundstufe, in
der Mittelstufe und in der hoch-
sten Stufe. So verhalt es sich auch
mit dem Fortschritt der Seele in
ihrer Vorstellung von Gott. Da sind
so viele Seelen, die in verschiede-
nen Ebenen des Erwachens weilen.



ACAIYa-K ooard

Wenn du dic Absolute Wahrheit predigen willst, dann konntest du
jemandes Gefiihle verletzen. ,,Aber wenn du nicht neutral bist, kann die
Religion nicht gerettet werden (nirapeksa na haile dharma na jay raksne
(C.c.)” Diese einfache Wahrheit aus dem Caitanya-caritamrta sollte man
immer im Geist bewahren, Wenn wir Neutralitiit wahren und uns
deshalb extremer Gefahr aussetzen, dann sollten wir dies ebenfalls
akzeptieren und es der ganzen Welt lehren. ,.Satyam brayat, privam
bruyat, ma brayar satyam apriyam - Sage die Wahrheit, sage sie auf
angenehme Weise, aber sprich keine Wahrheit, die unangenehm ist.”

Wenn wir gegen dieses Prinzip nicht vollstindig verstoien —

il dem Willen von Srila Guru-padapadma — kann in der
Kava-Gemeinschaft kein wirklicher Nutzen erwartet werden.

Achirya Kesari Srila Bhakti
Pragyan Kesava Gosvami Maharaj

ALLE KONZEPTE DES HOCHSTEN HERRN
SO NEBULOS WIE MOGLICH HALTEN

Von $rila Bhakti Pragyan Kesava Gosvami Mahargj

Wenn man die buddhistischen,
christlichen, hebraischen und mus-
limischen Schriften nach etwas Greifbar-
em Uber den Héchsten Herrn durchsucht,
wird man nicht findig, da nicht einmal
der geringste Hinweis oder das schwach-
ste Anzeichen zu finden ist. Es gibt in der
Tat keine konkrete Information Uber den
Hochsten Herrn in den Heiligen Schrif-
ten dieser Religionen. Die Buddhisten, die
durch und durch Atheisten sind, folgen
der Theorie, dass nur die zeitlose Leere
des nicht-existenten Nichts existiert, wie
es in ihrer Heiligen Schrift Prajnaparamita,

Vers 75, ausgedruckt wird, dass die Real-
itat, die kein Selbst besitzt und die essen-
zielle Natur eines Wesens, welches auch
kein Selbst besitzt, nicht verschieden sind.
Die christliche Bibel im Buch der Offenba-
rung, Kapitel 4, Vers 3 gibt einen Hinweis
darauf, dass Gott, der auf einem Thron
sitzt und seine Erscheinung einem Jaspis
Stein ahnelt. Die hebraische Thora bes-
agt im Buch Ezechiel, Kapitel 1, Vers 28,
dass der Herr am Tag des stromenden Re-
gens einem Wolkengebilde glich, das eine
schwarzliche Farbe hatte. Und der mus-
limische Koran sagt in der 2. Sure, 138.:



dass sie ihre Hautfarbe vom Herrn haben.
Mohammed, der den Koran diktierte, war
ein Beduine, dessen Hautfarbe bekann-
termaBen schwarzlich ist. Der Name Allah
bedeutet lediglich ,der Hochste”.

Mit ihren illusorischen Machenschaften
berauben sie den Hochsten Herrn Sein-
er Macht, indem sie Seine Allmacht und
Ewigkeit, Seinen Namen, Seine Gestalt,
Seine Eigenschaften und Seine Spiele als
Quelle der gesamten Schoépfung leugnen.
Wie eine geisterhafte Erscheinung, die an
einem strahlenden Sonnentag aufhort zu
existieren, ist die Existenz der Damonen
ausgeloscht, wenn das Licht der Erkennt-
nis des Hochsten Herrn aufgeht. So wie
ein Vampir weil3, dass seine Macht von der
Finsternis abhangt, wissen auch die Damo-
nen, dass ihre Macht von der Schwarze der
Unwissenheit bestimmt wird, und wie ein
Uberlebensinstinkt achten sie stets darauf,
die Lebewesen in der Dunkelheit der Un-
wissenheit zu halten und kontrollieren da-
her streng die offentliche Meinung Uber
die Medien, indem sie alle gegenteiligen
Bewegungen genau beobachten und alle
Konzepte des Hochsten Herrn so nebulds
wie moglich halten

Durch diese Strategie wird das wahre
Wissen Uber den Hochsten Herrn, ob-
wohl es in dieser Welt jenen zur Verfu-
gung steht, die danach suchen, vom Be-
wusstsein der Leute in der Realitat ihres
taglichen Lebens ferngehalten und wie in
einem Traum verbreiten diese Damonen
einige flichtige Visionen einer glorreichen
Zukunft, um das naturliche Verlangen der
Lebewesen, mit dem Herrn in Beziehung
zu treten, zu besanftigen. Auf diese Wei-
se werden die Menschen betrogen und
den Massen wird kategorisch ihre inne-
wohnende Stellung und ihr Geburtsrecht
zu wissen, dass sie Teil und Teilchen des
Hochsten Herrn sind, verweigert. Lord

Krsna, Personlich, gibt die Erlauterung in
der Sri Bhagavad-gita, Kapitel 16, sloka 5
unten:

daivi sampad vimoksaya
nibandhayasurt mata
ma sucah sampadam daivim
abhijato 'si pandava

(Srt Bhagavad-gita 16.5)

.GOttliche Eigenschaften sind die
Ursache flr Befreiung, und damonische
Eigenschaften sind die Ursache fir
die Knechtschaft. Oh, Sohn Pandus,
klage nicht, denn du bist geboren mit
gottlichen Eigenschaften.”

Heute, im Zeitalter der Moderne, se-
hen wir, dass der Mayavadismus zu einem
hydrakopfigen Monster in versteckter,
getarnter Form geworden ist. In diesem
Maschinenzeitalter breitet sich die mech-
anisch orientierte Zivilisation weit Uber
verschiedene Kontinente aus, die fast au-
genblicklich Gber Land, Luft und Meer
miteinander verbunden sind. Das ma-
terielle Verlangen wird immer groBer, die
materielle Vision wird immer gréBer, und
der materielle Anreiz wird zur dominier-
enden Perspektive, die die totale Kontrolle
dbernimmt. Wir haben gehort, dass fur
Reisen im Weltraum mechanische Imple-
mentierungen nicht ausreichten und eine
riesige Denkmaschine notwendig war, um
die Arbeit des menschlichen Gehirns zu
ubernehmen. Es scheint also, dass ein vol-
Istdndiger Trend zur Abhangigkeit von der
Mechanik in absehbarer Zukunft Realitat
werden wird.

Man kann also feststellen, dass sich in
der Gesellschaft vieler Lander eine sehr
merkwurdige und seltsame Form von
Mayavadismus manifestiert. Insbesondere
in den westlichen Landern, wo trotz ihres
technischen Fortschritts ihre spirituelle



Entwicklung noch immer in einem sicht-
bar beklagenswerten Zustand ist. Uber-
all dort, wo Kihe getdtet und gegessen
werden, kann man davon ausgehen, dass
es sich um Damonen handelt, und die
Kulturen, die von dieser Art des Daseins
abhangen, konnen zweifellos als damo-
nische Kulturen betrachtet werden. Inner-
halb des Gefliges dieser Kulturen ist der
Mayavadismus sehr extrem. Vom aus-
gesprochen antagonistischer Teufelsve-
rehrung und Schwarzer Magie bis zu dem
eher passiven Formen des Atheismus und
Nihilismus, sind die spekulativen Theorien
und erfundenen Doktrinen, die von den
westlichen Landern der Mleeca und Ya-
vana vertreten werden, unbegrenzt und
fungieren faktisch alle als Sklaven des
Mayavadismus. Da keine von ihnen auf au-
torisiertem Wissen beruht, neigen sie von
Natur aus dazu, jedes rationale, logische
oder faktische Verstandnis des Namens,
der Gestalt, der Eigenschaften und der
Spiele des Hochsten Herrn zu verwassern,
zu spalten und zu verwirren. Von den finf
Hauptreligionen auf dieser Erde, namlich
Hinduismus, Buddhismus, Hebraismus,
Christentum und Islam, kann jeder verniin-
ftige und intelligente Wahrheitssuchende
schnell erkennen, dass alle auBer dem
Hinduismus unpersonlich sind, weil keine
von ihnen offenbart, was die eigentliche
Essenz jeder Religion sein sollte, namlich
das wahre Wissen Uber den Hdchsten
Herrn.

\1
=)
7l
i
]
|

1

Ontologen (Lehre vom Sein — Anm.
d. Ubers) behaupten, dass sich der
Mayavadismus ausschlieBlich von Indien
aus Uber die ganze Welt verbreitet habe.
Allzu viele westliche Gelehrte, Philoso-
phen und Chronisten haben heimlich aus
den alten Epen Indiens entlehnt und diese
Geschichten so umgewandelt, dass sie zu
ithrem eigenen Publikum und ihrer eigenen
Kultur passten. Die Geschichte von Noahs
Arche, die im sechsten Kapitel der Genesis
der christlichen Bibel zu finden ist, ist ein
Beispiel daflir und spiegelt die Geschichte
von Matsyas Inkarnation wider, wie sie im
Srimad-Bhagavatam, Kanto 8, Kapitel 24
offenbart wird, mit dem Unterschied, dass
in der Bibel der Name von Konig Satyavra-
ta durch Noah ersetzt wird und der riesige
Fisch, wie es das Srimad-Bhdgavatam ber-
ichtet, der die Bewohner des Schiffes bes-
chutzte und es in Sicherheit brachte, wird
aus der Bibelgeschichte ausgeklammert,
sodass sich die Arche in der vollstandi-
gen Uberflutung der Erde, ohne Segel,
Ruder oder Antriebsmittel voran bewegt.
Wenn man diese Analogie weiterverfol-
gt, erinnert sogar die Geschichte von Jesu
geheimer Geburt in der Krippe, umgeben
von Kuhen, an Krsnas geheime Namens-
gebungszeremonie in einem Kuhstall und
an den hinterhaltigen Herrscher Herodes,
der versuchte, das Jesuskind zu vernicht-
en, indem er alle Babys unter zwei Jahren
toten lieB, was eindeutig an die Geschichte
des Demons Konig Kamsa erinnert, der



alle Babys in den zehn Tagen nach dem
Erscheinen von Lord Krsna toten lief3, um
ihn zu vernichten, wie im 10. Canto des
Srimad-Bhdgavatam berichtet wird.

Manche mogen mit Nachdruck be-
haupten wollen, dass dies reine Spekula-
tion sei und dass es unmadglich sei, dass
diese Geschichten im Westen bekannt
waren; aber es ist eine archaologische
Tatsache, dass die griechische Kultur aus-
reichenden Zugang zu Mutter Indien hatte,
wie die von dem griechischen Botschafter
Heliodorus errichtete Heliodorus-Stambha
und beweist, dass er ein Vaisnava-Gottge-
weihter von Lord Krsna war, zwei Jahrhun-
derte vor der Geburt Christi.

Es muss also anerkannt und an-
schlieBend akzeptiert werden, dass alle
westlichen Lander durch das Medium
Griechenland Zugang zu diesen Geschicht-
en hatten, und es ist kein Geheimnis, dass
viele westliche Gelehrte, Philosophen und
Autoren die alte und zeitlose Weisheit In-
diens in ihre Blcher aufgenommen ha-
ben. In der Antike ist die griechische Fabel
von Herkules ein hervorragendes Beispiel
dafir, und in der Neuzeit das Buch ,Sid-
dhartha” von Hermann Hesse sowie Blich-
er verschiedener esoterischer westlicher
Organisationen wie der ,Theosophischen
Gesellschaft’ und der ,Rosenkreuzer’ mit
ihren in der Vedanta verwurzelten escha-
tologischen Lehren ( - vom Endschicksal
der Menschen — Anm. d. Ubers), denen es
deutlich an einem endglltigen Verstand-
nis des Hochsten Herrn mangelt, liefern
dafir kurze, substanzielle Beweise.

In diesen modernen Zeiten der Taus-
chung und List, der Heuchelei und Gegen-
heuchelei, der Desinformation und Desor-
ganisation manipulieren opportunistische
Politiker, die von eifrigen Finanzmagnaten
kontrolliert werden, heimlich und raffiniert
die 6ffentliche Meinung durch Medienma-

nipulation, um unermidlich kurzlebigen
Visionen von illusorischer Macht nachzu-
jagen, die in den korperlichen Konzepten
von ,Ich” und ,Mein” verwurzelt sind. Sie
sind faktisch die bevollmachtigten Ver-
treter des Mayavadismus.

In Indien sind die Anhanger von Siva,
Kali, Ganesa, Durga und ahnlichen Got-
theiten, die alle die Theorie vertreten,
dass alle Wege zu Gott fihren, in Wirkli-
chkeit die unehelichen Nachkommen des
Mayavadismus. Der vollendete Politiker
Akbar verbreitete die Theorie zu seinem
eigenen Wohl, und daraus entstanden
die Din-i llahi-Religion. Viele Entart-
ete versuchen heimlich, durch verdeckte
MaBnahmen in die Vaisnava-Gemeinde
einzudringen. Beispiele hierfir sind die
aula, baula, karta-bha ja, caidadhari, nagart,
neda, daravesa, sani, sakhibheki, Ativadi,
sahgjiya und andere missratene Formen
der Entartung, die alle Uberzeugten An-
hanger des Mayavadismus sind.Sie alle
glauben nicht an die gottliche Form des
Hochsten Herrn und alle sind Leugner der
sastra der autorisierten Schriften, die die
Realitat der Existenz des Hochsten Herrn
Krsna bestatigen, die sich in Seinem Na-
men, Seinem Ruhm, Seiner Gestalt, Seinen
Eigenschaften, Seinen Inkarnationen und
Seinen Spielen zeigt.

Nach dem Erscheinen von $ri Caitanya
Mahaprabhu, waren jene die nach Ihm er-
schienen, wie Ramananda, Kabir, Nanak,
Dadu und ahnliche, die sich der Syn-
these verschrieben hatten, auch heimli-
che Mayavadis. Selbst der viel gepriesene
Svami Vivekananda folgte diesem Syn-
theseansatz, indem er sich dafir entsch-
ied, das reine, unverfalschte Vedanta zu
meiden und stattdessen eine verwas-
serte Version der Vision der universellen
Briiderlichkeit fir alle zu prasentieren, un-
abhangig von Qualifikationen, die auf ve-



dischen Prinzipien basieren, was den Mayavadi-Konsens, dass alles eins
ist, fordert. Wie viele Abweichungen missen wir noch erleben, die alle
aus dem Mayavadismus hervorgehen? Wie vielen verzerrten Wahrneh-
mungen muss die unvergangliche vedische Kultur noch ausgesetzt sein?

All dies wurde im 19. Jahrhundert von Srila Bhaktivinode Thakura und
nach ihm von Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati Gosvami Thakura Prab-
hupada akribisch aufgefiihrt und aufgedeckt, die wie Léwen furchtlos
und entschlossen diese Betriiger herausforderten und unerschrocken
besiegten, wo immer sie ihre gefallenen Képfe erhoben. Srila Bhakti Sid-

dhanta Sarasvati Srila Prabhupada
errichtete 64 Tempel, einen fir jedes
der 64 Glieder des hingebungsvol-
len Dienstes. Er weihte Gber 60.000
(sechzigtausend) Vaisnava-An-
hanger ein. Er predigte nicht nur
den Gaudiya-Vaisnavismus, son-
dern auch das sandtana-dharma
und lobpreiste die Authentizitat des
Vedanta. Durch sastra-Verifizierung
zerstorte er die illusorischen An-
sichten der Mayavadis mit all ihren
Begleiterscheinungen und Lastern.
Er tat dies, um die Finsternis der Un-
wissenheit zu vertreiben, und hatte
zweifelsfrei nachgewiesen, dass der
Hochste Herr Krsna die Grundlage
aller Schopfung ist, das ultimative

Ziel aller Bemihungen und dass der hingebungsvolle Dienst zu Ihm die
naturliche, innewohnende Stellung eines jeden Menschen und das All-
heilmittel der menschlichen Existenz ist.

Selbst in den spirituell heidnischen westlichen Landern, in denen
der Epikureismus (Maximierung d. Lust, Minimierung v. Leid — Anm.
D. Ubers.) grassiert und das ultimative Ziel des Lebens die Anhdufung
von Reichtiimern ist, sandte Srila Prabhupada seine Schiiler aus, um
den Heiligen Namen Krsnas und die sankirtana-Mission Sri Caitanya
Mahaprabhus, der selbst vor 400 Jahren allwissend voraussagte, was
Vrindavan das Thakura in seinem Sri Caitanya Bhagavat wie folgt zitiert,
treu zu verbreiten:

prthivite ache yata nagaradi-grama
sarvatra pracara haibe mora nama

,In ebenso vielen Stadten und Gemeinden, so wie es sie Uberall auf
dieser Erde gibt, wird mein Heiliger Name verkindet werden.”

AUSGABE 03 DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 16



i i p 2
& o ;
\ &7 "
) ¥ d o
S SN : =
[ i y i 3 :
. R e b

,KLOPFET AN, SO WIRD EUCH AUFGETAN"

Von Prof. Jatindra Mohan Ghose
(SREE SAJJANA-TOSHANI, DER HARMONIST Juni 1929 Band XXVII. INDEX No. 3)

lopfet an, so wird euch aufgetan”
77 P\(NT, Lukas 11.9-10 Anm. d. Ubers)) so
heiBt es in der Heiligen Bibel.

Lass uns mal sehen, was das bedeutet.
Wir kénnen sofort sagen, dass die durch-
schnittlichen Leser der Bibel diesen Vers
in einem ganz anderen Licht verstehen als
die indischen Transzendentalisten.

Die offensichtliche Bedeutung von
diesem Text, und das ist die Interpreta-
tion fast aller Menschen, lautet, - dass,
wenn wir uns geduldig und beharrlich
bemiihen, dann kénnen wir unser Ziel
erreichen und unser gewiinschtes Objekt
erwerben. Da wir die Mittel haben und es
innerhalb unserer Reichweite liegt, liegt
es also ganz bei uns, das ersehnte Objekt
zu bekommen. Nichts anderes zahlt, um
unser Verlangen zu erfiillen.

Wir geben zu, dass an der obigen
Erklarung viel Wahres dran ist und es in
fast allen Fallen mehr oder weniger zutrifft.
Wir mussen jedoch sagen, dass in dieser
Aussage nicht die ganze Wahrheit liegt.
Obwohl diese Interpretation in Bezug auf
die Bemuihungen um weltliche Dinge teil-
weise akzeptiert werden kann, kann sie im

Fall von spirituellen Angelegenheiten so
nicht zugelassen werden; dartber hinaus
wurde die obige Wahrheit in Bezug auf die
spirituelle Wahrheit ausgesagt. In welcher
spirituellen oder materiellen Sphare auch
immer die obige Aussage angewendet
werden mag, in seiner popularen Inter-
pretation wird ein Faktor im Allgemeinen
leider ignoriert — das ist derjenige der die
Tur offnet.

Die Bemiihungen, in unterschiedlichem
AusmalB und mit unterschiedlichen Meth-
oden anzuwenden, liegen zweifellos bei
jeder einzelnen Person. Aber das Urteil
der Richtigkeit, Ernsthaftigkeit, Intensitat
und Aussagekraft der Methode, sowie die
Freiheit darauf zu reagieren, hangt jedoch
ausschlieBlich von der Barmherzigkeit des
Hausherrn hinter der Tir ab, in dessen
Handen sich der Schlussel befindet.

Der Herr kann aus seiner Gute heraus
antworten. Er kann die Tur 6ffnen und den
Anklopfenden hereinlassen. Er kann ihm
Dinge zeigen, und ihm alles geben, was
er mochte. Der Anklopfende kann klopfen
und bitten so lange er mochte, jedoch liegt
es am Herrn ihm Gehor zu schenken und
ihm zu 6ffnen oder eben nicht. Der Herr




hat in dieser Angelegenheit die absolute
Freiheit und Autoritat. Er kann auch nicht
die Tur aufbrechen und sich so Zutritt ver-
schaffen. Selbst in dieser materiellen Welt
wird es vielleicht einem von hunderten
gelingen eine fremde Tire aufzubrech-
en. Ganz zu schweigen, wenn man “dann
versuchen mochte das Tor zum transzen-
dentalen Reich des Herrn mit Gewalt zu
offnen.

Die Bemihungen der sterblichen
Wesen erreichen das Himmelstor nicht so
leicht. Um die wahre Bedeutung der oben
zitierten Passage richtig zu verstehen,
mussen immer zwei Dinge bertcksichtigt
werden, namlich die Freiheit eines Individ-
uums, zu klopfen und zu beten und die
absolute Freiheit des Herrn, Barmherzig-
keit zu zeigen.

Wir sind freie bewusste Wesen und
konnen frei entscheiden, ob wir etwas
tun wollen oder nicht. Wenn wir die rich-
tige Wahl treffen und den richtigen Weg
gehen, werden wir aufblihen und gliick-
lich werden, ansonsten werden wir leid-
en. Wir kénnen uns dafiir entscheiden,
die Wahrheit zu erkennen und k&nnen
zum Herrn beten, dass Er sie uns offen-
bart. Aber unser Wunsch und unser Geb-
et, sollten aufrichtig und leidenschaftlich
sein, und unsere Bemihungen missen
auf das richtige Ziel gerichtet sein. Unsa-
chgemale Methoden und fehlgeleitete
Bemiihungen flhren nur zu Enttauschun-
gen. An der Stelle entsteht jetzt die Not-
wendigkeit sich einem Experten, der die
Wahrheit kennt und der ein angemessen-
er Fuhrer sein kann, zu unterwerfen und
ihn um Hilfe zu bitten. Er kennt die rich-
tige Methode - die wiederum die ewige
Methode ist - und ist kompetent, den au-
frichtig Suchenden richtig zu beraten und
zum endaguiltigen Ziel zu fahren. Unsere
individuelle Freiheit wird durch die Unter-

weisung und Fuhrung eines Experten, den
wahren Prazeptor nicht ausgeschlossen.
Sie impliziert eher die richtige Anwend-
ung der Freiheit. Es ist unsere freie Wahl,
uns ihm zu unterwerfen, um wahre und
ewige Freiheit zu erlangen. Die Erkenntnis
der Wahrheit ist die hochste Freiheit. Dies-
er Gehorsam einem guten Prazeptor, bzw.
Experten gegenuber, bleibt bestehen,
auch wenn wir die Wahrheit gefunden ha-
ben.

Die Absolute Wahrheit oder Gott offen-
bart sich immer selbst, das heif}t, sie ant-
wortet durch den geeigneten Lehrer, der
auf derselben transzendentalen Ebene
mit Ihm Gemeinschaft hat, und sein ewig
verbundenes Gegenstlick ist. Da wir uns
in dieser begrenzten Welt mit begrenz-
ten Kapazitaten befinden, reichen unsere
armseligen Bemiihungen nicht aus um die
weltliche Begrenzung zu transzendieren.
Es ist die Barmherzigkeit und Hilfe des
geeigneten Lehrers, der ewig die Rolle des
Erretters spielt und unsere Bemihungen
akzeptiert und erganzt und sie bis zu den
Heiligen FiBen Gottes weiter reicht.

Unser Klopfen erreicht die Tur nur durch
den Prazeptor -den Erretter. Die prak-
tische Bedeutung unseres Klopfens ist
ernsthafter und vollstandiger Gehorsam
und Hingabe zu den Filen des von Gott
gesandten Erretters, auf dieser Erde. Dann
und nur dann haben wir richtig und sicher
angeklopft. Jetzt kdnnen wir wirklich und
ziemlich sicher eine Antwort erwarten,
und auch die Antwort macht sich jetzt auf
den Weg zu uns. Aufrichtigkeit und Ern-
sthaftigkeit werden je nach dem Verhalt-
nis der Hingabe zum Prazeptor festgelegt.
Es mag jetzt Gott gefallen, die Tur zu 6ff-
nen-- Es ist eine Tatsache, dass unter sol-
chen Umstanden, bzw. dem vollendeten
Gehorsam, Gott antwortet und dem lei-
denschaftlichen Jinger die Tur zu Seinem



Mysterium und Seiner Schdnheit aufreifl3t.
Ihm steht es absolut frei, Barmherzigkeit
zu zeigen und die Tir zu 6ffnen, doch
wenn der geeignete Lehrer oder der Ret-
ter die unterworfene Seele bis zur Tur mit-
nimmt und zu seinen Gunsten appelliert,
dann wird Gott sein Privileg zurlickhalten
und den Gottgeweihten mit seiner unend-
lichen Barmherzigkeit der Offenbarung
segnen. Dies ist gemeint, wenn man sagt,
dass Gott, der Absolute Herr des Univer-
sums, Sich Seinem Gottgeweihten (ihren
Winschen) unterwirft.

So klopft man richtig an und die Tur
wird sich 6ffnen. Indische Transzendental-
isten, wahre Gottgeweihte verstehen den
oben zitierten Text der Bibel nur in diesem
Sinne — was wirklich die wahre Bedeutung
des Textes ist.

Es wird in den srutis erklart: - Wahrheit
ist nicht durch bloBe mentale Spekulation
erreichbar, weder durch auBerordentliche
Verdienste noch durch umfangreiches
Lernen. Die Wahrheit kann nur von dem
erreicht werden, den die Wahrheit er-
wahlt, d.h. Er freut sich zu bevorzugen. Zu
ihm (dem Begtinstigten oder dem Auser-
wahlten) offenbart sich die Wahrheit (Kat.
Upa. 1-2-23).

Es ist fir ein gewdhnliches Geschopf
nicht moglich, dieses Ziel unabhangig von
der Anweisung und Unterstitzung des
geeigneten Lehrers zu erreichen. Das Ge-
heimnis des erfolgreichen Klopfens und
Gebets ist einem gewohnlichen Menschen
unbekannt, da es sich um etwas handelt,
das zu einer Ebene jenseits des Geistigen
und darliber gehort und alle gewohnli-
chen menschlichen Verstandnisse uber-
trifft. Auch wenn es noch so viele geistige
Aktivitaten sind und weltliches Studier-
en, beides hat keinen Nutzen, um die
Dinge der spirituellen Ebene zu verste-
hen. Dementsprechend ist eine bestim-

mte Richtung der Disziplin unabdingbar
notwendig, um sich fir die Aufnahme in
das himmlische Konigreich zu qualifizier-
en, um zu lernen, wie man sich tber die
Ebene der geistigen Existenz erhebt, um
ewig auf der spirituellen Ebene zu leben.
Der wahre Lehrer - der spirituelle Fihrer
- kann einen Menschen trainieren und be-
fahigen, sich Uber die sterbliche geistige
und korperliche Existenz zu erheben, so
dass der Mensch das Tor der Wahrheit er-
reichen und richtig anklopfen kann.

Wie oben gesagt wurde, befindet sich
dieser gute Lehrer, obwohl er im menschli-
chen Gewand erscheint, und sich schein-
bar, wie ein gewohnlicher Sterblicher be-
wegt, immer auf der spirituellen Ebene.
Jedoch steigt er aus seiner Barmherzigkeit
in diese Welt herab. Er ist fest in der abso-
luten Wahrheit verankert und vollkommen
kompetent, alle Fragen zu beantworten
und alle Zweifel eines aufrichtigen Such-
enden zu beseitigen, zu erleuchten und
den Weg aufzuzeigen. Es ist der Lehrer,
der den hingegebenen Suchenden em-
porhebt. Die einzige Bedingung flir seinen
selbstlosen und unschatzbaren Dienst ist
die absolut selbstlose und vollkommene
Hingabe des Suchenden. Natirlich kann
ein so geeigneter Lehrer - ein Sad Guru
- nicht an jeder StraBenecke gefunden
werden. Jedoch ist er flr einen aufrichtig
Suchenden immer verfligbar. Durch die
unendliche Barmherzigkeit Gottes ist
er immer da, um solchen Suchenden zu
helfen. Und es ist ein sehr merkwirdiges
geheimes und unergrindliches gottliches
Gesetz, dass ein solcher Lehrer nur von
einem ernsthaften und aufrichtigen Such-
enden und keinem anderen erkannt wird.

Des Weiteren gibt es ein anderes Ge-
setz, das besagt, dass, wann immer der
barmherzige Gott geneigt ist, Sich zu of-
fenbaren (Wahrheit) tut Er das Uber den



acarya, den guten Prazeptor, der sein vertrauenswurdiger ewiger Diener ist. Er kreiert
ein starkes Verlangen nach solch einem acdrya - dem spirituellen Lehrer, und einen au-
frichtigen Glauben und das Vertrauen auf den acarya - im Geist des Wahrheitssuchers.
Wenn jemand solch einen dcarya seinen Glauben schenkt, dann schén und gut. Wenn
nicht, ist er dazu verdammt, lange lange in dem Netz der Dunkelheit der Unwissen-
heit herumzutasten, bis er dazu gebracht wird, Vertrauen in den immer barmherzigen
acarya zu setzen und Schutz zu suchen. Was auch immer und wie viel auch immer
dagegen gesagt werden mag, dies ist die gottliche Ordnung. Es geht nicht anders.

Der Suchende ergibt sich nun dem geeigneten Lehrer und wird sein Schiler. Auch
der Lehrer akzeptiert ihn und setzt ihn auf eine Disziplin, die in eine bestimmte Rich-
tung flhrt. Er ist jetzt auf dem Weg zum Tor der Wahrheit und macht mit der standigen
und uneingeschrankten Hilfe des Lehrers bei jedem Schritt Fortschritte in Richtung
Ziel. Der wahrhaftige gute Lehrer bringt ihm bei, wie man sich nahert und anklopft.
Dann nahert er sich allmahlich, kommt und klopft schlieBlich an. Der Herr freut sich
jetzt Uber seine aufrichtige und bedingungslose Hingabe und 6ffnet gnadig die Tur
zum Reich der Wahrheit und der ewigen Glickseligkeit. Er wird aufgenommen und
hier beginnt das neue, aber ewige spirituelle Leben des Gottgeweihten, indem er un-
unterbrochen direkt dem Herrn dient und schlussendlich miindet er in den Ozean der
vollkommenen Glickseligkeit. Auch hier befindet sich der Gottgeweihte neben seinem
immer barmherzigen Lehrer, der ihm ebenso groBzligig alle Anweisungen und Mdégli-
chkeiten gibt, diese Gliickseligkeit zu geniel3en.

Der Suchende lernt zuerst, wie er anklopfen soll und dann klopft er. Die Tur off-
net sich, und er darf hinein und sieht sich der unendlichen Wahrheit gegeniiber.
Die Tiir fliegt auf und er findet sich im Angesicht der unendlichen Wahrheit wieder.
Dieses Licht, in dem die indischen Transzendentalisten diese Bibelstelle verstehen,
wird nur diejenigen ansprechen und verstandlich sein, die fest an Gott, als auch an
den guten Lehrer glauben - dem wahren Diener Gottes.

Die reinen Vaisnavas sind in Wahrheit die universellen gurus, und
als solche sollten alle jivas unter ihre gottlich autorisierte spirituelle
Zustandigkeit kommen, um von ihnen gefiihrt zu werden.

\ Der Harmonist — Sree Sajjanatoshani VOL. XXXVIII No. 11 //{




AUSGABE 03

DAS CHRISTENTUM
ERKLART VON DEM
PRABHUPADA

Von Srila Bhakti Siddhanta
Sarasvatt Gosvamt Thakur
Prabhupada

Hier folgt der Kommentar von Srila
Bhakti Siddhanta Sarasvati Gosvami
Thakura Prabhupada liber den Vers
aus dem Sri Caitanya-caritamrta
Madhya Lila 15/163.

n den westlichen Landern glauben die Christen, dass der groBmiitige

Herr, Jesus Christus der einzige guru ist, der in dieser Welt erschien,
um die Last der Sinden von den jivas auf sich zu nehmen. Aber die
Gefahrten von $ri Gaura wie Sri Vasudeva Datta Thakura und Sri Harida-
sa Thakura sind unendlich Millionen mal fortgeschritten und liberaler als
Jesus Christus, weil sie vaisnava prema-bhava lehrten, damit alle Men-
schen im Universum Wohlergehen erlangen kénnen.

Sri Vasudeva Datta Thakura hat selbstlos weltliche Eigeninteressen
aufgegeben und das spirituelle Wohlergehen anderer sowie sein eigenes
durch den Dienst zu Visnu vorzuglich in Einklang gebracht. Vasudeva
Datta erkannte Sri Gaurasundara sowohl als die ultimative Realitat an,
die sowohl frei von jeder lllusion ist, als auch die urspriingliche Person-
lichkeit Gottes ist und trug auf seinen Schultern die Last der materiellen
Krankheit aller jivas — ihre Indifferenz gegentiber Krsna — und nicht nur
ihre Stinden, sondern, noch viel schlimmer, ihre unzahligen schreckli-
chen Vergehen. So betete er aufrichtig mit Geist, Kdrper und Worten,
dass die jivas von der Krankheit der materiellen Existenz befreit werden.
Dieses Beispiel von Mitgefiihl Gibersteigt bei weitem die Vorstellungsk-
raft der groBten karmis und jaanis, nicht nur jene in dieser Welt, sondern
in allen vierzehn Welten.

DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 21



Da die jivas, die aufgrund ihrer Verb-
lendung eine falsche Auffassung Uber
ihre ldentitat haben, und deshalb zu
Gewalt neigen, verehren und idealisieren
karma und jAana in der Welt der Dual-
itat; so werden die meisten von ihnen zu
schlechten karmis und schlechten jaanis.
Als diese jivas horen, dass Vasudeva Datta
Thakura, der Diener der spirituellen Welt,
fur sie in die Holle gehen will um dort fir
sie zu leiden, zollen ihm diese Personen,
die von angeborener Bosheit und einer
dualistischen Weltanschauung getrieben
sind, groBen Respekt und betrachten ihn
als einen gewohnlichen frommen karmi
oder jAani. Aber das Mitgefihl von Dat-
ta Thakura fir die jivas is unendlich Mil-
lionen Mal gréBer als das, was schlechte
karmts und schlechte jadnis sich vorstellen
kdnnen. Dies ist keine voreingenommene

AUSGABE 03

Ubertreibung oder Interpretation, son-
dern eine klare Darlegung der Wahrheit.
Wabhrlich, die Welt ist durch die Ankunft
solcher Diener Gauras gesegnet, durch
die nicht nur diese Erde, sondern alle jivas
Uberall ein gllckliches Schicksal erfahren
haben.

Die Zungen eloquenter Redner erre-
ichen Vollkommenheit, indem sie die Ei-
genschaften der Geweihten Lord Caitan-
yas preisen. Und die Federn von Dichtern
und Historikern, die weltliche Forschun-
gen aufgegeben haben, erreichen ihren
groBten Erfolg, wenn sie die Eigenschaften
dieser maha-bhagavatas beschreiben, die
von selbstloser Hingabe zum Herrn durch-
drungen sind. Sie sind die ,Groften unter
den GroBen” und die ,Herrlichkeit unter
den Herrlichen”, die Diener des Uberaus
groBmiitigen Sri Krsna Caitanya.

DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 22



Das Folgende ist ein Auszug von Srila
Bhakti Siddhanta Sarasvati Gosvami
Thakura Prabhupada aus Prabhupadas
Upadesamrita..

Frage: Jesus Christus ist ein jagad-gu-
ru (hochster spiritueller Meister). Seine
Lehren reichen aus, um uns ein glicksver-
heiBendes Schicksal zu gewahren, warum
brauchen wir also einen lebenden sadhu
(mahanta-guru)?

Antwort: Wir akzeptieren beide, sow-
ohl jagad-guru, als auch mahanta-guru.
Wenn man nur einen jagadguru-vada,
akzeptiert, dann konnen viele anarthas
entstehen. Jemand wird jetzt vielleicht
mahatma Jesus als jagad-guru akzeptier-
en und mochte seinen FuBspuren folgen,
betrachtet aber einen mahanta-guru als
unnotig. Man sollte jedoch Uberlegen, ob
so eine Person in der Lage ist den Lehren
von Jesus Christus zu folgen. Die Lehr-
er-Schuler- Nachfolge eines groBen spir-
ituellen Meisters (mahanta guru-param-
para) Uberbringt uns voller Barmherzigkeit
die Unterweisungen Bhagavans und der
jagad-qguru dcaryas. Ahnlich, die mahan-
ta-gurus Uberbringen den Strom des Gan-
ges von reinem hingebungsvollem Dienst
(Suddha bhakti) der von den LotosfulB3en
Bhagavans ausgestrahlt wird und legen
ihn in unsere Hande und auf unseren Kopf.
Wenn es diesen Strom nicht geben wiirde,
dann konnte ein gewdhnlicher, schwach-
er und armer Mensch, wie ich es bin, den
Himalaya niemals berthren, weil ich ihn
nicht erklettern kann. Darliber hinaus wird
bei einer Blockade der Gebirgsbache im
Himalaya das verschmutzte Wasser aus
anderen Bachen oft als heiliges Wasser
angenommen. Ungefahr vor zweitausend
Jahren predigte mahatma Jesus Uber viele
spirituelle Themen. Wenn seine Lehren

nicht durch das Medium einer bona fide
Lehrer-Schiler Nachfolge kommt, dann
muss man versuchen seine Lehren uber
Blicher und geschriebenen Unterweisun-
gen zu verstehen und dann ist es moglich,
dass die spirituellen Prinzipien des mahdt-
ma Jesus missverstanden und missinter-
pretiert werden. Es ist sogar moglich, dass
man zu einer Schlussfolgerung gelangt,
die der Wahrheit widerspricht, und dass
sich diese auf andere Ubertragt.

Ein mahanta-guru ist auch ein jagad-gu-
ru, und er ist auch eine Erweiterung ver-
gangener jagad-gurus. Ein mahanta-quru
wird zum jagad-guru durch das Medium
der Lehrer-Schiler-Nachfolge und Uber-
mittelt uns gultiger Weise das transzen-
dentale Wissen. Solch ein guru wird uns
niemals betriigen oder schmeicheln; er will
keine weltlichen Dinge von uns. Er ist frei
von materiellen Wiinschen und verbreitet
ausschlieBlich die spirituelle Wahrheit.

Religion ist harmonisch und universell. Gott ist
Einer, und auch Seine Religion ist eine einzige
fiir die gesamte Menschheit, auch wenn sie sich
duflerlich oder morphologisch unter bestimmten
dufleren Umstinden unterscheiden mag.

Der esoterische oder morphologische Aspekt
aller wahren Religionen ist ein und derselbe,
namlich die gottliche Liebe. Und die Religion,
die die hochste liebevolle Hingabe zu Gott
garantiert,ist die beste von allen und sollte von
allen intelligenten Menschen befolgt werden.

L Von Srila Bhakti Saranga
Gosvami Maharaj




Das Folgende ist ein Auszug aus einem
Vortrag Uiber die Gaudiya-Philosophie
von Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati
Gosvami Thakura Prabhupada in der
Albert Hall, Kalkutta, am 11. August 1929.

MAHANTA-GURU UND
EKA-JAGADGURU-VADA

Es gibt einen Unterschied zwischen den Nicht-dualen Konzept des mahanta-guru
in Gaudiya-darsana und dem eka-jagadguru-vada der Tradition, die mahatma Jesus
Christus folgt. Mahanta-guru bezieht sich auf den gegenwartig anwesenden spirit-
uellen Meister. Eka-jagad-guru-vada bezieht sich auf die Theorie, dass es nur einen
einzigen spirituellen Meister fur die ganze Welt und fur alle Zeiten gibt. Die eka-jagad-
guru-vadis werden keinen anderen guru akzeptieren, auBer mahatma Jesus. Wenn ein
mahanta in einer spateren Periode der Geschichte erschien und ihnen die Lehren ihres
eigenen friheren jagad-gurus zu Ohren kamen, dann waren sie nicht bereit, ihn als
Jjagad-guru oder Bhagavat-prakasa-vigraha, den bevollmachtigten Vertreter Bhaga-
vans, anzuerkennen.

Wenn man die Ansichten der eka-jagadguru-vadis akzeptiert, dann wird man dav-
on abgehalten den ungebrochenen Strom des srauta-pranali, dem Kanal durch den
der transzendentale Klang herabkommt, zu folgen, weil sie den mahanta-guru der
Gegenwart vermeiden. Ein Mensch kann vielleicht Jesus erst 1900 Jahre nach seinem
offentlichen Wirken als jagad-guru akzeptieren und versuchen, die idealen Lehren Jesu
zu erforschen, wobei er Giberzeugt ist, dass diese nur in den Schriften zu finden sind.
Wenn jedoch die Ohren eines Menschen nicht vollstandig von den Anweisungen eines
im vollen Bewusstsein und direkt lebenden mahanta-gurus aus der srauta-parampara
erflllt sind und wenn durch solch ideales Horen das asmita (ahamta: das Gefiihl des ,Ich-
Seins"”) des Bewusstseins nicht belebt wird (anupraniti), dann entstehen verschiedene
Arten von manodharma (mentale Spekulation). Dieses manodharma kann uns von
der Absoluten Wahrheit und noch weiter von den tatsachlichen Lehren des mahatma
Jesus entfernen. Daher wird im Gaudiya-darsana zwar die Nicht-Dualitat von Sri Gu-
rudeva akzeptiert, aber in der von Bhagavan inspirierten srauta-parampara kommen
Seine Gefahrten zu uns, und lassen uns das hochste bewusste mantra zuteilwerden,
indem sie es in unser Ohr eingeben. Auf diese Weise befreien sie uns von unserem
manodharma. Ich kann die LotusfiiBe eines mahanta-gurus nur durch die Gnade jenes



mahanta-qgurus berthren, der mir barmherziger Weise begegnet ist. Die Lotosfii3e
des mahanta-gurus und die LotosfliBe des jagad-gurus die zu verschiedenen Zeiten in
der srauta-parampara erscheinen, sind ein nicht-duales Prinzip der Realitat und nicht
verschieden von den LotosfiiBen des gurus aller jagad-gurus, Sri Krsna. Die Theorie der
eka-jagad-guru vada, kann sie von der urspriinglichen Konzeption zu Fall bringen. Mit
dem Konzept der Nicht-Dualitat des mahanta-gurus, der mir barmherziger Weise im-
mer als guru-padapadma erscheint, kann dieser, inspiriert von Bhagavan, nicht einmal
um Haaresbreite vom tatsachlichen satya-dharma des srauta-marga (Weg des Horens)
abweichen. Durch den Strom der guru-parampara beginnt das von Bhagavan inspir-
ierte bhakti-siddhanta seine Reise von den FiiBen Sri Krsnas und erreicht ihr Ziel, das
Bewusstsein einer zum Dienst geneigten Person (sevonmukha cetanata), genau in ihrer
innewohnenden Natur (vastavi ka-svardpa).

Welche Konzeption kann besser sein,
als die Vaterschaft Gottes?

Srila Bhakti Siddhanta Sarasvati Thakur:

,Ja, es ist wahr, dass die Vaterschaft Gottes ein besonderes
Merkmal des Christentums ist. Warum nur im Christentum?
Die Elternschaft Gottes findetsich.auch in der indischen
Konzeption.

Wenn wir jedoch:eine genaue wissenschaftliche Analyse
vornehmen, kbnnen wir feststellen, dass diese
Elternschaft Gott aus induktiver Sicht zugeschrieben
wurde,d; h. aus Dankbarkeit gegentiber Gott, dessen
gutige Gegenwart wir in Analogie zum weltlichen

Vater anerkennen, oder aus dem Wunsch heraus,

von ihm weltliche Vorteile zu erlangen.”

Auszug aus ,,The Harmonist”
(Sree Sajjanatoshani), Januar 1929 i

Im Folgenden finden Sie Ausziige aus
einem Interview von Albert Suthers von
der Ohio University mit Srila Bhakti Sid-
dhanta Sarasvati Gosvami Thakura Prab-
hupada, das spater in ,The Harmonist
(Sree Sajjana Toshani)' im Januar 1929
veroffentlicht wurde.

Frage: Haben die Anhanger Krsna's
die Obszonitat der Stein-MeiBelungen an
vielen Hindu-Tempeln gefordert?

Antwort: Diejenigen, die tatsachlich
Krsna verehren, beflirworten niemals Un-
anstandigkeiten. Alle Sittlichkeit und Mor-
al sind ausschlieBlich auf die LotosfilBe
Sri Krsnas beschrankt. Das hochste Mo-
ralempfinden der unverfalschten Seele
besteht in ihrer Liebe zur Uberseele. Und
die Kulmination dieser reinen Liebe wird
nur in den Geweihten Krsna's gefunden.
Die besten moralischen Regeln, wie sie
der verehrungswiurdige Jesus predigte, re-
ichen nicht annahernd an das Prinzip der



amourosen Liebe der Geweihten Krsnas
heran, die ihm dienen.

Frage: Eure Heiligkeit scheint eine
voreingenommene Sichtweise einzune-
hmen, wenn Sie sagen, dass die guten
moralischen Grundsatze Christi nicht an-
nahernd an ,die Moral” der amourdsen
Liebe der Geweihten Krsnas heranreichen.

Antwort: Gewiss nicht. Wir behaupt-
en, groBere und bessere Christen zu sein
als die Menschen im Westen. Unser Urteil
beschrankt sich nicht nur auf die weltliche
Moral. Die Moral des Objekts spirituel-
ler Liebe transzendiert die Ubernaturliche
Moral, die wiederum die weltliche Moral
Ubertrifft. Wenn die christliche Moral da-
durch vervollkommnet wird, kann man sa-
gen, dass sie die richtige Nahrung erhalt.
Fur die reine Seele, die auf der transze-
ndentalen moralischen Ebene der Liebe
verankert ist, erscheint die sékolere Moral
auf die Kleinheit von Pygmaen reduziert
zu sein. Es gibt jedoch weder ein Geflihl
der Gleichguiltigkeit noch eine Bindung an
diese weltlichen Moralvorstellungen. An-
dererseits warten alle Moralvorstellungen
wie Dienstmadchen hinter den spirituel-
len Moralvorstellungen um verherrlicht
zu werden und dem Herrn der transze-
ndentalen Liebe dienen zu durfen. Der
Charakter eines Menschen, der spirituelle
Liebe kultiviert, ist niemals frei von Moral.
Wer der Moral feindlich gegentbersteht
oder von ihr abgefallen ist, kann niemals
ein spiritueller Mensch sein. Im Flammen-
schein des Ideals in der Lehre von Sri Cait-
anya Deva wird verklndet, dass Zlgello-
sigkeit keine Hingabe ist. Der greifbare
Beweis dafur findet sich, wenn wir Gber
den Charakter Sri Caitanya Devas oder
der Anhdnger an Seiner Seite nachden-
ken. Die Personen im Bereich der weltli-
chen Moral, welche sich mit weltlichen

Vergnliigungen und deren Entsagung be-
fassen, werden mit ihrem begrenzten Ver-
stand nicht in der Lage sein zu erfassen,
in welchem MaBe die amourdsen Spiele
Krsnas, die von dem erhabenen Gefolge
hochrangiger Personlichkeiten mit streng
enthaltsamem Charakter, wie den Gottge-
weihten Sri Caitanya Devas, wie Sri Rupa,
Sri Sanatana, Sri Raghunatha Dasa, Sri Ra-
ghuntha Bhatta, Sri Gopala Bhatta, etc.
gepriesen werden, vom hochsten moralis-
chen Prinzip gefordert und von der gesa-
mten Moral des Universums in héchstem
MalBe geehrt werden.

Frage: Ich habe gerade viele subtile
Wahrheiten aus der Wissenschaft und Phi-
losophie der Religion gehort. Bitte geben
Sie mir eine Vorstellung von diesen kom-
plexen Themen.

Antwort: Das grundsatzliche Prinzip
im Vaisnavismus ist, dass, wie groB auch
immer ein Gelehrter oder intellektueller
Riese sein mag, er wird niemals in der Lage
sein die einfachsten Punkte der Vaisna-
va Philosophie wertzuschatzen. Sie ha-
ben bestimmt von der indischen Heiligen
Schrift mit dem Namen “Gita” gehort, die
in der zivilisierten Welt in viele Sprachen
Ubersetzt wurde. Darin ist ein sloka, in
dem gesagt wird, dass die Vaisnava Phi-
losophie nur zu begreifen ist, wenn man
sich bedingungslos hingibt, wahrhaftige
Fragen stellt und eine dienende Haltung
hat. Nur mit einer solchen Herangehens-
weise und mit diesen drei Grundlagen als
Unterrichtsgebiihr geben die Professoren
der Vaisnava-Philosophie Unterweisun-
gen Uber die korrekten philosophischen
Wahrheiten. Diese Professoren werden
niemals von irgendwelchen weltlichen Un-
terrichtsgebihren in Versuchung gefiihrt.



Frage: Die Gita hat die Doktrin von der
Seelenwanderung aufgenommen. Was
sagt die Vaisnava Philosophie dariber?

Antwort: Die Gita ist von der Vaisna-
va Philosophie nicht zu trennen. Im Sri-
mad-Bhdagavatam wurde die wahre Be-
deutung der Doktrin, namlich die der
Wiedergeburt der Seele, vollstandig of-
fenbart. Das Christentum hat das Prinzip
der Wiedergeburt mit der Begriindung
abgelehnt, dass die Menschen, wenn sie
sie akzeptieren wirden, ihre slindigen
Neigungen nicht mehr ziigeln, sondern
sich in ihrem gegenwartigen Leben nach
Belieben ihren Lastern hingeben wirden,
in der Erwartung, dass sie ihre Stinden,
Schuld und Verfehlungen dieses Lebens
im Laufe der folgenden Leben wieder
gutmachen kénnten. Das Srimad-Bhaga-
vatam hat diesem Prinzip jedoch seine
wahre Bedeutung verliehen, indem es ihm
eine viel umfassendere wissenschaftliche
und philosophische Bedeutung gegeben
hat. Es lehrt uns, dass es dringend not-
wendig ist, die Hingabe zu Gott ernsthaft
anzunehmen und zu kultivieren, solange
wir noch Uber das menschliche Leben
verfligen, das in den nachsten Leben nicht
so leicht zu erlangen ist, ohne auch nur
einen einzigen Moment davon mit an-
deren nutzlosen Beschaftigungen zu ver-
schwenden. Wenn wir die Lehre von der
Seelenwanderung nicht akzeptieren und
die Anweisung des Srimad-Bhagavatam
nicht befolgen, dann kénnen wir die alles
verschlingende Katastrophe nicht Uber-
winden, die darin besteht, dass wir die
Materie als einzigen Gegenstand unseres
Interesses betrachten, der seinen Schlund
weit geoffnet halt.

Obwohl die meisten Christen die
Seelenwanderung nicht anerkennen, ha-
ben doch viele intellektuelle GroBen der
christlichen Welt mehrfach gezeigt, dass

sie diese Lehre akzeptieren. Sogar in der
Bibel finden wir: “...und als Jesus vorbei
ging, sah er einen Mann, der von Geburt
an blind war. Als seine Schiler ihn fragten:
.Meister, wer hat die Sinde begangen?
Dieser Mann oder seine Eltern, so dass er
blind geboren ward?” Es kann beobachtet
werden, dass einige christliche Vater klare
Unterweisungen Uber die Seelenwan-
derung abgaben. Origenes sagte: ,Ent-
spricht es nicht eher der Vernunft, dass
jede Seele aus bestimmten geheimnisvol-
len Griinden in einen Korper eingefihrt
wird, und zwar entsprechend ihren Ver-
diensten und friheren Handlungen?” ,Ich
bin sicher, dass ich, so wie Sie mich hier
sehen, schon tausendmal gelebt habe und
noch tausendmal wiederkommen werde”,
sagt Goethe.

Was die Griechen ,Metempsychose”
nannten oder was im Englischen ,Trans-
migration” (im Deutschen ,Seelenwan-
derung’- Anm. d. Ubers) heiBt, wurde
einst mehr oder weniger im antiken
Griechenland, Agypten und vielen Orten
im Westen anerkannt. Manche sagen, dass
die Apostel von Christus dem Grof3en ge-
zwungen waren die Lehre von der Seelen-
wanderung aufzugeben, weil diese nicht
in Einklang stand mit ihren friiheren und
spateren Schlussfolgerungen. Doch kein
Rationalist unter den Christen war in der
Lage, diese Lehre der Seelenwanderung
auf der Grundlage solider Argumente zu
widerlegen; im Gegenteil, die meisten von
ihnen mussten sie sogar anerkennen.

Heredotus, Pindar, Plato usw., haben sie
alle akzeptiert. Huxley, der illustre Wis-
senschaftler des neunzehnten Jahrhun-
derts, hat in seinem religidsen Werk
“Evolution und Ethik” geschrieben: ,Nur
aullerst vorschnelle Denker lehnen es auf-
grund seiner grundlegenden Absurditat
ab, ebenso wie die Evolutionslehre selbst,



namlich die Lehre von der Seelenwan-
derung, die in der realen Welt verwurzelt
ist und sich auf die Unterstlitzung des
bedeutenden Arguments der ,Analogie”
stitzen kann.

Professor Lutoloski hat gesagt: ,Ich
kann meine Uberzeugung hinsichtlich ein-
er friheren Existenz auf Erden vor meiner
Geburt nicht aufgeben und bin tberzeugt,
dass ich nach meinem Tod wiedergebor-
en werde, bis ich samtliche menschlichen
Erfahrungen assimiliert habe. Dabei habe
ich vielfach sowohl mannliche als auch
weibliche Rollen eingenommen, war re-
ich und arm, frei und versklavt und habe
somit grundsatzlich alle Formen men-
schlicher Existenz durchlebt.” Aber solche
Seelenwanderungstheorien der Empiriker
des Westens oder der westlichen Philos-
ophen des 17. und 18. Jahrhunderts wie
Franciscus Mercurius van Helmont, Licht-
enberg, Lessing, Herder, Schopenhauer
usw. oder von Jallaluddin Rumi aus der
Sufi-Sekte Persiens oder von den Theos-
ophen oder der indischen Nyaya-Philos-
ophie unter dem Aphorismus: ,Aus dem
Verlangen nach der Muttermilch, ge-
wohnt aus dem friheren Leben” oder aus
der buddhistischen Doktrin von der Ver-
nichtung der Materie — diese sind durch
verschiedene feindselige Argumente an-
greifbar und, da sie ihren Ursprung in in-
duktiven Konzepten haben, unvollstandig
und unvollkommen. Die Schlussfolgerung
des Srimad-Bhdgavatam in dieser Hinsicht
ist jedoch vollkommen fehlerfrei und be-
deutsam. Da die Vaisnava-Philosophie den
Konigsweg zum Erlangen hochster Glick-
seligkeit sogar im gegenwartigen Leben
aufzeigt, besteht keine Notwendigkeit, auf
zukunftige Leben zu warten. Als solche ist
die Vaisnava-Philosophie vdllig frei von
allen Streitigkeiten voller nutzloser Ratsel
Uber die Lehre der Seelenwanderung.

AUSGABE 03

DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA 2

Frage: Ich kann die Uberragende
Vorzuglichkeit der Vaisnava-Philosophie
unter den indischen Philosophien erken-
nen. Aber meiner Meinung nach scheint
die Akzeptanz der Gotzenverehrung in
der Vaisnava-Philosophie, wie auch in
den anderen indischen Philosophien, ein
Makel zu sein.

Antwort: Gotzenverehrung wurde in
der Vaisnava Philosophie noch nie akzep-
tiert: auf der anderen Seite, es wurde
mehr oder weniger in den anderen Phi-
losophien akzeptiert, zumindest geistig,
wenn auch nicht in so vielen Worten. In
dem Wort ‘Bhagavan’ (Gott) sind alle
Vorzige vereint, die es in der menschli-
chen und Ubermenschlichen Konzeption

(0¢]



gibt. Die Existenz von Majestat, d.h. die
aulBersten Begrenzungen, sowohl der
Unermesslichkeit, als auch der Kleinheit
ist eine Charakteristik Gottes. Die zweite
Charakteristik ist Seine Allmacht. Wenn
man das Wort ‘Allmacht’ versteht, als
das was dem menschlichen Intellekt be-
greifbar ist, oder was fiir den Menschen
maoglich ist, dann liegt man falsch. Gott ist
allmachtig, denn was nach menschlichem
Verstand unmoglich ist, liegt im Bere-
ich der unergriindlichen Macht Gottes.
Aufgrund Seiner unergrindlichen Macht
ist Er gleichzeitig beides, sowohl mit als
auch ohne Gestalt. Man wirde Seine un-
ergrindliche Macht leugnen, wenn man
sagen wiurde, dass Er keine Form haben
kann oder dass Er keine ewige Form hat,
und nur voriibergehend eine Form besitzt,
die am Ende nicht mehr da ist. Er erscheint
in Seiner ewig jugendlichen Gestalt einer
befreiten Seele, die mit dem Dienst Seiner
Krafte vertraut ist. Die Kontemplation auf
die Formlosigkeit ist eher unnatirlich und
besitzt keine differenzierte Excellenz. Gott
ist immer all-Tugend, all-Herrlichkeit und
all-Schonheit. Seine Schonheit ist nur fur
das transzendentale Auge sichtbar. Gott
ist die transzendentale Realitat, rein, voll
und fihlend - bewusst in Seiner Essenz,
und das fihlende, bewusste Wesen ist
Seine Form.

Es ist wahr, dass Gott keinen materiel-
len Korper besitzt, aber Er hat Seinen sat
(ewigen) cit (all-fihlend - bewusst) ananda
(aller-gliickselig) transzendentalen Koérper,
nur sichtbar fur das klare Auge (frei von
Materie). Flr das materielle Auge ist Gott
formlos, aber fir das transzendentale
Auge ist Er sichtbar mit Seinem Koérper des
cit-all-bewusst und fihlend. Die moor-
tis (oder murtis — Formen des Korpers),
die von denen vorbereitet und verehrt
werden, die diesen cit-Korper Gottes nicht
mit ihrem wahren und ewigen Auge gese-

hen haben, das mit dem Collyrium der
Liebe Gottes gelautert wurde, sind natur-
lich Gotzenbilder, und alle Verehrer dieser
Gotzenbilder mussen Gotzendiener sein.
Die Verehrung von moortis Gottes, die aus
der Vorstellungskraft heraus geschaffen
wurden, kann als Gotzendienst bezeichnet
werden. Angenommen, ich, der ich Jacob
nicht gesehen habe, mache aus meiner
Vorstellung heraus ein moortivon ihm [sic],
dann ist dieses moorti keine Nachbildung
seiner Gestalt. AuBerdem, wenn Jacob ein
Geschopf dieser Welt ist, dessen Korper,
Geist und Seele voneinander verschieden
sind, dann unterscheidet sich sein Foto,
das nur eine Nachbildung seines materi-
ellen Korpers ist, von seiner ewigen und
innerlich wahren Gestalt.

Aber Gott mit Seinem sat-cit-Gnanda
Korper ist nicht so; Sein Kérper und Seine
Seele sind nicht verschieden voneinander;
noch unterscheiden sich Sein Name und
Seine Seele, Seine Gestalt und Seine Seele,
Seine Eigenschaft und Seine Gestalt, Seine
Eigenschaft und Seine Seele, Sein Spiel
und Seine Seele, Sein Spiel und Seine Ge-
stalt, Sein Spiel und Seine Eigenschaften
voneinander. Wenn ein reines Wesen oder
eine reine Seele diese ewige Form Gottes
sieht und sie in seinem eigenen reinen
GefaB empfangt und dann diese transze-
ndentale Form aus seinem Herzen heraus
in die Welt setzt, um die innewohnende
und wesentliche wahre Form Gottes zu
erleuchten, verdient dies niemals, als
Gotzenbild bezeichnet zu werden. So
wie Gott personlich durch Seine unfass-
bare Macht, wenn Er in diese phanome-
nale Welt herabkommt, vom Einfluss Ma-
yas unberihrt bleibt, so bleibt auch Seine
wahre Gestalt, wie sie dem reinen Wesen
Seines Geweihten offenbart wird, Uber
Maya erhaben, obwohl sie hierher herab-
stieg. Aus diesem Grund bezeichnet die
Vaisnava-Philosophie sri-moorti als Seine



.archavatara” (verehrungswirdige
Herabkunft).

Die Vorstellung von Gott, dass
Er formlos sei, steht im Gegen-
satz zu Seiner essentiellen Form.
Das ist ebenso verhangnisvoll fur
jemanden, der eine falsche Vor-
stellung Uber die Form Gottes hat,
obwohl er fahig ist, Seine wahre
Form  wahrzunehmen.  Solche
unbedeutenden Vorgange finden
statt, bevor man zur wirklichen En-
titat gelangt, und so tappt man nur
im Dunkeln. Das sri-vigraha der
Vaisnava-Philosophie kann nichts
anderes, als ein direkter Hinweis
auf die essentielle Gestalt Gottes
sein. In einem unvollkommenen
Vergleich kdnnte man sagen, dass
sie ein Stellvertreter der essentiel-
len Gestalt Gottes ist, die sich der
Wahrnehmung des materiellen
Auges entzieht, so wie es in Kunst
und Wissenschaft grobstoffliche
Darstellungen der unsichtbaren
Materie gibt.

Wie konnen diejenigen, die
keine Liebe zu Gott im Herzen tra-
gen, die die wahre Funktion der
Seele und die Wissenschaft der
wahren Erkenntnis Uber die Real-
itat ist, etwas anderes glauben, als
dass die sri-moortis (sri-vigrahas)
Gotzenbilder sind? Die Uberlegun-
gen der Vaisnava-Philosophie sind
sehr feinsinnig. Diese haben durch
echte wissenschaftliche Analyse
gezeigt, dass diejenigen mehr
oder weniger Gotzenanbeter sind,
die sich entweder als Anhanger der
Lehre von der Formlosigkeit Gottes
oder der Lehre von seiner materi-
ellen Form bekennen. So wie die-
jenigen, die der Materie Gottlich-

keit zuschreiben und sie verehren,
wie die Feueranbeter unter den
unzivilisierten Volkern oder die
Verehrer der Planeten wie Jupiter,
Saturn usw. in Griechenland, grobe
Gotzenanbeter sind, so sind auch
die anderen, die alles jenseits der
Materie fir formlos erklaren und
die Lehre der Nichtunterscheidung
propagieren, gleichwertige oder
sogar noch groBere Gotzenan-
beter.

Die Henotheisten, bzw., jene, die
einen der vedischen Gottheiten
verehren, oder die fiinf Gottheiten
(paicopdsana genannt) verehren
imaginare lkonen und betrachten
sie als Gott. lhrer Ansicht nach be-
sitzt Gott keinen sat-cit-aGnanda-vi-
graha, und da es ohne eine Form
kein Objekt der Kontemplation ge-
ben kann, muss man sich eine Form
vorstellen, um leichter Uber das
Objekt meditieren zu koénnen. Sie
alle sind Gotzenanbeter. Ebenso ist
das Verhalten einiger yogis und an-
derer als Gotzenanbetung anzuse-
hen, die, um ihr Herz zu reinigen
oder die Funktionen des Geistes zu
verbessern, sich einen Gott vorstel-
len und Uber eine imaginare Form
Gottes kontemplieren. Digjenigen,
die jivas als Gott betrachten, sind
die blasphemischsten Go6tzenan-
beter, denn sich irgendetwas Welt-
liches oder eine Form als Gott
vorzustellen, ist Gotzenanbetung.



GOTT ZU LIEBEN

Von Srila Sacidananda Bhaktivinoda Thakura

.Gott zu lieben” ist ein Kurzer Arikel, geschrieben in Englisch von Bhaktivinoda Thaku-
ra im Jahr 1871, wo er bhakti (Liebe) als die Religion der Seele beschreibt. Das Werk
basiert auf der Lehre Jesu Christi: ,,Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von gan-
zem Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft und deinem ganzen Gemiit,
und deinen Nachsten wie dich selbst”.

(Tajpur Journal, Friday, August 25, 1871)

Es war Christus, der zuerst gesagt hat: ,Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von
ganzem Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft und deinem ganzen Gemuit,
und deinen Nachsten wie dich selbst.” Das ist in der Tat eine Absolute Wahrheit; aber
verschiedene Menschen interpretieren diese edle Aussage verschieden. Die AuBerun-
gen aller groBen Manner sind schon, aber etwas geheimnisvoll — wenn man sie ver-
steht, bringen sie einem die Wahrheit naher, andernfalls bleiben sie bloBe Buchstaben,
die ,toten”. Der Grund fur dieses Geheimnis liegt darin, dass Menschen, die innerlich in
ihrer Annahrung zu Gott fortgeschritten sind, gewohnlich Offenbarungen empfangen,
die fur digjenigen, die hinter ihnen zurtickbleiben, nur Geheimnisse sind. Die Stufen
des Fortschritts ahneln sehr den Kreisen des Spiritualismus, die zwar keine reale Basis
besitzen, aber dennoch vieles tber die allmahliche Entwicklung der Seele erklaren.

Wir haben verstanden, dass einige Spiritualisten behaupten, dass sich Materie, wenn
sie sublimiert wird, in Geist verwandelt. Diese Theorie widerspricht jedoch jeder in-
neren Uberzeugung. Materie ist Materie, und Geist ist Geist; das eine kann nicht das
andere bilden. Der Geist ist zweifellos eine héhere Existenzform, auch wenn wir in un-
serem gegenwartigen Zustand materieller Gefangenschaft nicht vollstandig verstehen
kénnen, in welcher Beziehung der Geist genau zu Materie, Raum und Zeit steht.



Abgesehen von der Metaphysik haben
wir uns entschieden, dass die menschliche
Seele immer hoher steigt und Dinge ver-
stehen kann, von denen wir derzeit keine
Ahnung haben. Unter Beachtung dies-
er wichtigen Regel empfing und sprach
Christus Jesus von Nazareth die oben zi-
tierten Worte. Den Lesern, die etwas Uber
dem Durchschnitt liegen, lehren diese
Aussagen Jesu, dass der Mensch Gott von
ganzem Herzen lieben soll (im Sinne der
Zuneigung, die in allen Kindern spurbar
ist, im Gegensatz zu Hass), mit ganzem
Verstand - Geist (d. h. mit dem Verstand
- Geist, der das Gute erkennt, im Gegen-
satz zur Unwissenheit dariiber), mit seiner
ganzen Seele (d. h. mit dem Prinzip der
menschlichen Beschaffenheit, das den All-
machtigen verehrt und seine eigene Un-
sterblichkeit splrt) und mit all seiner Kraft
(d. h. mit aller aktiven Arbeit) lieben soll.

Den Inspirierten jedoch offenbaren sich
hinter diesen heiligen Worten des inspir-
lerten Jesus weitere, tiefere und erhabe-
nere Bedeutungen. Er lehrt den Men-
schen, Gott zu lieben, und nicht, Gott zu
kennen, zu ergrinden, zu hassen oder
Uber ihn nachzudenken. Er sagt uns, dass
der Mensch in seinem absoluten Zustand
weder der Intellekt noch der Korper ist,
sondern die reine Seele selbst.

Die Essenz der Seele ist Weisheit und
ihre Handlung ist die Absolute Liebe. Der
absolute Zustand des Menschen in sein-
er absoluten Beziehung zu Gott ist abso-
lute Liebe. Liebe allein ist die Religion der
Seele und konsequenterweise des ganzen
Menschen. Der Schiler fragt hier: ,Was
habe ich mit dem Herzen zu tun? — ,Mein
Herz liebt es die Sonne lacheln zu sehen,
die stiBesten Speisen zu kosten und einem
Tanz zuzuschauen. Jesus antwortet tief-
grindig: ,Ja, du musst Gott mit ganzem
Herzen lieben. Dein Herz rennt nun an-

statt zu Gott zu anderen Dingen, aber du
musst es wie ein storrisches Pferd behan-
deln, versuche deine Geflihle zu Gott zu
lenken.” Das ist eine der vier Prinzipien der
Verehrung, bzw., was in der Vaisnava Liter-
atur als santa-rasa bekannt ist. Dann sagt
der Schuler: ,Mein Herr, der Intellekt nim-
mt mich woanders hin und nicht zu Gott,
das heiBt, er will mich zum Positivismus
fihren; bitte unterweise mich, was kann
ich tun?” Ja", antwortet Jesus, du musst
Gott mit deinem ganzen Verstand lieb-
en, d. h. wenn du wahrnimmst, begreifst,
dich erinnerst, dir vorstellst und Uberlegst,
darfst du nicht ein trockener Denker sein,
sondern musst lieben. Nur die Liebe kann
die Trockenheit des Intellekts mildern. Du
musst deinen Intellekt fur alle guten und
heiligen Dinge entwickeln, indem du die
Wahrheit, die spirituelle Schonheit und
die Harmonie liebst.” Das ist die zweite
Phase der Vaisnava Entwicklung, die den
dasya-rasa genannt wird. Der Schiler
fragt dann, ob die Entwicklung der Geflih-
le und des Intellekts fiir ihn ausreichend
seien. Daraufhin sagt der Herr: ,Du musst
Gott auch mit deiner Seele lieben, d. h.
du musst dich in spiritueller Verbindung
mit Gott wahrnehmen und in deinen er-
habensten Stunden der Verehrung heilige
Offenbarungen empfangen.” Dies wird
als sakya-rasa der Vaisnavas bezeichnet —
die Seele nahert sich Gott in heiliger und
furchtloser Verehrung.

Der Schuler befirchtet, dass er in ein-
er solchen Lage verloren und nicht mehr
handeln konnte. Da spricht der Heiland
folgende Worte: ,Du musst Gott mit dein-
er ganzen Kraft, bzw., deinem ganzen Wil-
len lieben — du irrst dich, wenn du glaubst,
dass du deine aktive Existenz verlieren
wirst — du wirst sie umso mehr gewinnen.
Arbeite fir Gott und zu Gott, nicht aus ei-
gennutzigen Ansichten heraus, sondern
durch einen heiligen freien Willen (der al-



lein die Starke des Menschen ausmacht), sich mit reiner Liebe identifi-
zierend, wird deine Aufmerksamkeit vollstandig in Anspruch genom-
men.” Das ist eine allgemeine Beschreibung von bhakti. Jesus fahrt fort
und spricht: ,Du musst den Menschen als deinen Bruder lieben. Daraus
lasst sich die vierte Phase der Liebe ableiten, namlich das Gefihl, dass
alle Menschen Brider sind und Gott ihr gemeinsamer Vater ist. Das ist
vatsalya-rasa in seiner ersten Stufe der Entwicklung.

Bhakti (Liebe) wird somit in der allerersten Entwicklungsstufe des
Menschen in Form des Herzens wahrgenommen, dann in Form des
Geistes, dann in Form der Seele und zuletzt in Form des Willens. Diese
Formen zerstoren sich nicht gegenseitig, sondern harmonisieren auf
wunderschéne Weise zu einer reinen Konstruktion dessen, was wir den
spirituellen Menschen oder das Ekanta der Vaisnava-Literatur nennen.

Hinter dieser Tatsache verbirgt sich jedoch eine noch erhabenere
Wahrheit, die nur wenigen offenbart wird, die dafur bereit sind. Wir mei-
nen damit die spirituelle Verwandlung der Seele in eine Frau. In diesem
erhabenen und hohen Zustand kann die Seele die Sii3e einer unauflosli-
chen Verbindung mit dem Gott der Liebe kosten. Die flinfte oder hoch-
ste Stufe der Vaisnava-Entwicklung ist das, was wir madhurya rasa nen-
nen, und nur daruber berichtet der schonste Teil der Vaisnava-Literatur
so ausfihrlich. Diese Phase des menschlichen Lebens, so geheimnisvoll
sie auch ist, ist nicht fir alle erreichbar, nein, wir sollten sagen, fur nie-
manden auBer ,Gottes eigenen”. Sie liegt so weit auBerhalb der Reich-
weite gewdhnlicher Menschen, dass Rationalisten und sogar gewohnli-
che Theisten sie nicht verstehen kdnnen, ja, sie gehen sogar so weit, sie
als etwas Unnaturliches zu verspotten.

.Oh Gott! Offenbare allen Deine kostbarsten
Wahrheiten, damit die Deinen nicht zu den Fanatikern
und Verriickten gezahlt werden und die gesamte
Menschheit als ,die Deinen” anerkannt wird.”



o Hauptadresse:
Sri Srila Bhakti Siddhanta Vani Seva Trust
Sri Radha Kunda area, Kaushik colony, Sri Vrindavan Dham, U.P. India.

Niederlassung 1:
Sri Srila Bhakti Siddhanta Vani Seva Trust
Jalangi (Sarasvati) Riverside building, Hulor Ghat colony,
Sri Mayapur Dham, Navadvip, District-Nadia, W.B. 741315 , India.

Niederlassung 2:
Sri Srila Bhakti Siddhanta Vani Seva Trust
Sri Godrumdvip (Sri Navadvip Dham) adjacent to Panchayet Office building (neben dem Gebaude
des Panchayet Office), Svarup Ganj, the main Bus Route connection (die wichtigste Buslinien-
verbindung) Navadvip Ghat und Krsna Nagar city (or station - Bahnhof). District-Nadia, W.B. 741315

Niederlassung 3:

Goshala - Sri Shyam Go Dham

Suvarna Vihar (Gosh para, near water tower — nahe am Wasserturm) Godrumdvip, Post Office

Amghat, P.S. Krsna Nagar Katwali Tana. Kontaktnr. zustandig fir den Goshala
Tarun Krsna Prabhu — +91/9832781479

BENGALISCH, HINDI

youtube.com/@chetanarjagaran
instagram.com/chetanarjagaran/
facebook.com/profile.php?id=61555893463392
www.chetanarjagaran.com/
www.echoesofabsolute.com/

ENGLISCH

youtube.com/@BhaktisiddhantaOrg
instagram.com/sbsvst.en

facebook.com/sbsvst.en

shyamdasbaba.com

www.echoes-of-eternity.com

t.me/gaudiyadarshan (audio Harikatha)
t.me/shyambabasloka (slokas by Srila Shyam Das Babaji Maharaj)

DEUTSCH

youtube.com/@sbsvst_it_de
facebook.com/derharmonist.de
www.derharmonist.de

ITALIENISCH

youtube.com/@sbsvst_it_de
instagram.com/sbsvst.it/
facebook.com/sbsvst.it
www.shyamdasbaba.it
t.me/prabhupadtold (audio Harikatha)

PORTUGIESISCH

youtube.com/@sbsvst_br
instagram.com/sbsvst.br/
facebook.com/sbsvst.br

RUSSISCH

youtube.com/@BhaktisiddhantaOrg

instagram.com/sbsvst.ru/
facebook.com/sbsvst.ru/

i dhanta V. 3
.\9\6 [ ] a'of $

Datum der Erstveroffentlichung als e-book:
Donnerstag, 15. Januar 2026 — Makara-sankranti +
Ganga Sagar Snana Mela (Baden im Ganges)

AUSGABE 03 DIE GOTTLICHE STIMME VON SRT GAUDIYA GURUVARGA


http://t.me/shyambabasloka

Gaudiya Gosthi Patih Sri Srila Bhakti Siddhanta
Sarasvati Gosvami Thakura Prabhupada hat gesagt:

.Die Vaisnava-Philosophie spricht Gber wahre Weisheit.
Wahre Weisheit wird nicht von rivalisierenden Lager wie
das zeitweilige und schwankende Wissen der Empiriker

besiegt; dies ist das besondere Merkmal der Vaisnava-
Philosophie. Die Philosophien, die auf dem Fundament

des Empirismus aufgebaut sind, werden abgelehnt,
erweitert und verandert, so wie Erfahrungen zunehmen
oder abnehmen. Wenn die Zivilisation flinftausend

Jahre alt ist, wird die dreitausendjahrige Zivilisation als
unvollkommen angesehen; und die siebentausendjahrige

Zivilisation wird als eiterentwickelt betrachtet; und in
zehntausend Jahren wird sie sich noch weiter verandern
und erweitern. Die Vaisnava-Philosophie, die auf dem
dem festen, unveranderlichen Fundament der wahren und
vollkommenen Weisheit aufbaut, ist nicht geeignet fiir

Veranderung und Reformation durch Streitigkeiten, die

wie Balle, hin und her getreten werden.”

(aus '‘Der Harmonist' oder 'Sajjan Toshani')

Die Goftliche Stimume von Sri Gaudiya Guruparga



