
Im Namen der Śrī Bhakti Siddhānta Vāṇī Sevā Stiftung

1. Eine Frage der tatsächlichen spirituellen Entwicklung
2. A bstufungen des Theismus

3. Alle Konzepte des Höchsten Herrn so nebulös wie möglich halten
4. „Klopfet an, und es wird euch aufgetan“

5. Das Christentum erklärt von Dem Prabhupāda
6. Gott zu lieben

E-MAGAZIN                    AUSGABE 03                     Inhalt:



von Śrīla Śyām Dās Bābā

EINE FRAGE DER TATSÄCHLICHEN 
SPIRITUELLEN ENTWICKLUNG

01

Gauḍīya Goṣṭhī Pati Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī 
Ṭhākura Prabhupāda sagte: „Das wesentliche Prinzip des Vaiṣṇavis-

mus ist, dass ein Mensch, wie groß seine Gelehrsamkeit und intellektu-
ellen Fähigkeiten auch sein mögen, nicht einmal die einfachsten Punkte 
der Vaiṣṇava-Philosophie verstehen kann, solange er sich nicht vollstän-
dig einem ācārya unterwirft, dessen Charakter die Verkörperung der 
Vaiṣṇava-Philosophie ist.“

Gibt es irgendjemanden auf dieser Welt, der schmutzige Bemerkun-
gen über Jesus Christus äußern würde, nachdem er dieses nüchterne 
Bildnis von ihm gesehen hat? Das Bild selbst kann das Geheimnis seines 
liebevollen Herzens enthüllen. Es ist gewiss kein Hauch von Grausamkeit 
oder Brutalität in seinem Herzen, eigentlich können nur jene schmutzig 
über ihn reden, die grausam im wahrsten Sinne des Wortes sind. Wie dem 
auch sei, wir sind überhaupt nicht bereit zu glauben (weil es keine direk-
ten Dokumente darüber gibt), dass er die Gewohnheit hatte schmutzige 

AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

1



02

Speisen zu sich zu nehmen, wie z.B., Fisch, 
Fleisch oder Wein usw., weil all diese Dinge 
in jedem menschlichen dharma im Allge-
meinen verboten sind. Obwohl wir wissen, 
dass das höchste menschliche dharma (Re-
ligion) ātmā-dharma/ sanātana-dharma/ 
bhagavat-dharma/ oder vaiṣṇava-dharma 
ist, können die Menschen diesen Punkt 
dennoch nicht verstehen, weil sie immer 
bestrebt sind, etwas daran auszusetzen, 
auch am ātmā-dharma, der ursprüngli-
chen Religion des spirituellen Geistes.

So wie es der Höchste Herr Sri Kṛṣṇa 
Caitanya Mahāprabhu, der  Śrī Kṛṣṇa 
Persönlich ist, gezeigt hat, und der uns das 
absolute prema-dharma vermitteln wollte, 
sollten wir diesem absoluten dharma (Re-
ligion) folgen, welches sicherlich nicht mit 
Jesus Christus war. Denn die von ihm ge-
predigte spirituelle Doktrin kann uns zu 
materiellem Frieden und Wohlstand oder 
maximal in den Himmel führen, aber nicht 
darüber hinaus. 

Aus dem undokumentiertem Leben von 
Jesus Christus wissen wir ganz sicher, dass 
er nach Indien kam um mehr und mehr 
spirituelles Wissen (Informationen) über 
spirituelle Entwicklung (Verwirklichung) 
zu sammeln. Denn Indien ist das Land der 
spirituellen Kultivierung, und in den alten 
Zeiten haben die Weisen   uns nach langen 
Erwägungen einen unermesslichen Schatz 
an spirituellem Wissen gegeben, aber wir 
sind so töricht, dass wir überhaupt nicht 
bereit sind, diesen geheimen Schatz zu 
nutzen. Tag für Tag bringen uns unsere 
tierischen Konzeptionen näher zur Hölle. 
Die Degradierung der Menschheit ist kein 
Fall für Wertschätzung.

Obwohl ich keine direkten Beweise in 
den Schriften oder Dokumente über Jesus 
Christus gefunden habe, sagen einige un-
serer guru-varga dennoch: „Jesus Christus 
ist ein śaktyāveśāvatāra“. Vielleicht sagten 

sie das, weil sie seine verheerende Macht 
erkannten, die Herzen der einfachen Leute 
zu verändern. Nun, der Punkt ist, dass ein 
śaktyāveśāvatāra ein erhabener jīva ist, 
dem eine besondere Kraftübertragung 
durch den Höchsten Herrn zuteil wurde, 
damit dieser jīvatma je nach Zeit und Sit-
uation (ich meine, wenn die Situation es 
erfordert) etwas Besonderes tun kann. 

Ich erinnere mich auch, dass Jesus häu-
fig sagte: „Ich bin der Sohn von diesem 
nektarinen Vater, Īśvara (Höchster Herr).” 
Obwohl er das dharma der christlichen 
Doktrin etablierte, gibt es jedoch keine 
Garantie, dass wir heute dieselben Lehren 
empfangen, die von ihm gesprochen 
wurden. Fast alle originalen Botschaften 
sind verloren gegangen, oder liegen in 
einer sehr verzerrten Form vor, aufgrund 
der mangelnden echten Lehrer Schüler 
Nachfolge von Jesus Christus. Durch die 
fehlende perfekte Lehrer-Schüler-Na-
chfolge, gibt es keine Garantie, dass wir 
dieselben Lehren empfangen, die er ur-
sprünglich gelehrt hat.  Selbst unter den 
verschiedenen Gruppen der christlichen 
Gemeinschaften herrscht große Verwir-
rung in dieser Frage. Wie auch immer, 
wenn wir davon ausgehen, dass er über-
haupt ein bevollmächtigter Bote des Her-
rn war, wie er selbst viele Male zuvor ver-
kündet hat, was war dann der Zweck? Das 
ist sehr wichtig. Wir sollten die Angele-
genheit sehr sorgfältig untersuchen.

Aus der von ihm verkündeten Doktrin 
geht klar hervor, dass er sich bemühte, die 
Menschen im allgemeinen Sinne fromm 
zu machen. Seine besondere Lehre war es, 
ihnen den Weg zum Himmel zu zeigen. 
Ok. Aber alle vierzehn Welten, oder, ich 
meine die gesamte kosmische Schöpfung, 
fallen vollständig unter die Kategorie der 
materiellen Schöpfung (nicht aprākṛta, 
bzw., nicht transzendental), sei es Himmel 

AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA



03AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

oder Hölle, das spielt keine Rolle. Die Frage der tatsächlichen spirituellen 
Entwicklung oder die Frage der Erlangung spiritueller Vollkommenheit 
kommt also in seinen Lehren überhaupt nicht vor, sondern ist nur in un-
serem ātmā-dharma, bhagavat-dharma, sanātana-dharma oder vaiṣṇa-
va-dharma verfügbar. Die Frage ist nun, ob wir überhaupt davon aus-
gehen können, dass Jesus vom Herrn als Bote gesandt wurde, um einige 
allgemeine religiöse Botschaften zu überbringen, die nur für diese Zeit 
aufgrund einer bestimmten kritischen Situation, die sich damals en-
twickelt hatte, sehr dringend waren. Wenn das so ist, dann können wir 
sicherlich keinen absoluten Nutzen für die Seele von ihm erwarten.

Dennoch kann es möglich sein, dass diejenigen, die Jesus begegnen 
wollen, indem sie ihm vollkommen folgen, ihn dort im Himmel find-
en können oder an jedem geeigneten Ort, an dem er ihnen erschein-
en möge, obwohl der ursprüngliche svarūpa Jesu vielleicht überall im 
spirituellen Himmel sein kann (wir haben darüber keine klaren Informa-
tionen), wie im Fall von Śaṅkarācārya-avatāra, der niemand anderes ist 
als Śaṅkarā Bhagavān. Aber Śaṅkarā Bhagavān hält sich in Śiva Loka auf, 
das innerhalb dieser materiellen Schöpfung liegt (wo auch alle Geister 
und Hexen mit ihm zusammenleben), obwohl sich der ursprüngliche 
Sadāśiva auf der Vaikuṇṭha-Ebene befindet, aber dennoch können wir 
das plötzliche Erscheinen von Śaṅkarā Bhagavān entsprechend unser-
er bhajan-Kraft erleben. Der Punkt ist nun, dass, wenn es überhaupt 
möglich ist, dass jemand Śaṅkarā Bhagavān entsprechend seiner bha-
jan-Kraft begegnet, dann kann sicherlich auch jemand Jesus Christus 
entsprechend seiner bhajan-Kraft begegnen. Wo ist das Problem?

goloka-nāmni nija-dhāmni tale ca tasya
devi maheśa-hari-dhāmasu teṣu teṣu
te te prabhāva-nicayā vihitāś ca yena

govindam ādi-puruṣaṁ tam ahaṁ bhajāmi
(Śrī Brahma-saṁhitā Text 43) 

„Am untersten Ende befindet sich 
Devī-dhāma [die materielle Welt], 
darüber liegt Maheśa-dhāma [die 

Wohnstätte von Maheśa]; über 
Maheśa-dhāma befindet sich Hari-
dhāma [die Wohnstätte von Hari] 
und über ihnen allen liegt Kṛṣṇas 
eigenes Reich namens Goloka. Ich 

verehre den ur-ersten Lord Govinda, 
der den Herrschern dieser Reiche 

in ihren jeweils verschiedenen 
Stufen,  ihre jeweiligen Befugnisse 

übertragen hat.”



2

04AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

(Auszüge aus dem Buch „Divine Aspiration“
von Seiner Göttlichen Gnade Śrīla B.R. Śrīdhar Mahārāj)

ABSTUFUNGEN DES THEISMUS

Frage: Wo beginnt der Theismus? Wie sehen die Abstufungen von den unteren bis zu 
den höheren Stufen aus? Welche unterschiedlichen Konzeptionen gibt es?
Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Die gesamten Abstufungen wurden von Śrīla Bhaktivinode 

Ṭhākura in ‚Caitanya Śikṣāmṛta‘ wie folgt beschrieben: Zuerst ist da acchadita-cetana, 
vollständig bedecktes Bewusstsein, wie in den Bäumen und Steinen vorhanden; sie 
sind acchadita, dicht bedeckt, obwohl das Bewusstsein vorhanden ist. Als nächstes ist 
da  sankucita-cetana, so wie wir es im Reich der Tiere finden – ein sehr eng begren-
ztes Bewusstsein. Dann kommt das, mukulita-cetana, das erwachende Bewusstsein, 
wie es bei  Ureinwohnern zu finden ist. Es ist mukulita, noch nicht zu einem richtigen 
Stadium entwickelt – halb Tier, halb Mensch. Hier finden wir Animismus, die Verehrung 
verschiedener Naturgötter. Darüber steht vikasita-cetana, in dem es eine gewisse Vor-
stellung von Gott gibt. Hier beginnt varṇāśrama-dharma.

Von Śrīla Bhakti Rakṣak Śrīdhar Mahārāj



Student: Sind das Christentum und der 
Islam auf der Stufe des vikasita-cetana?

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Ja. Zum Schluss 
ist das pūrṇa-vikasita-cetana, vollständig 
geöffnete Bewusstsein und sein korre-
spondierendes Konzept von Gott; das ist  
Vaiṣṇavism. Das sind die allgemeinen Ab-
stufungen, aber noch einmal, da ist eine 
Unterteilung im menschlichen Bereich. 
Im vika-sita-cetana, auf der menschlichen 
Stufe gibt es Moral, noch vor dem richti-
gen Theismus. Es hat sich noch kein Theis-
mus herausgebildet, aber es gibt Moral. 
Das macht die utilitaristische Klasse aus, 
die altruistische Klasse: Sie erkennen Mor-
al an, sehen aber keine Notwendigkeit für 
die Existenz Gottes. Es kann auch Theis-
mus ohne große moralische Vorstellun-
gen geben. So genannter „Theismus“ ist 
da, aber kein moralisches Konzept. Die-
jenigen, die diese Überzeugung vertreten, 
üben hiṁsā, Gewalt, gegenüber so vielen 
jīvas aus, indem sie wahllos Lebewesen 
töten; sie üben diese und andere solche 
unmoralischen Praktiken aus und halten 
an einer Vorstellung von Gott fest.

Danach finden wir Moral plus Theismus; 
der niedrige Teil davon ist Moral plus im-
aginären Theismus — kalpitasesvavada. 
Die kalpitasesvavadi vertreten einen imag-
inären Theismus in Verbindung mit Moral. 
Zum Beispiel sagte der französische Den-
ker Comte, dass es für uns nützlich sei, 
eine Vorstellung von Gott zu haben, weil 
sie uns in der Gesellschaft helfen kann; 
dieses Konzept kann die Arbeit der Polizei 
übernehmen, indem es die Menschen in 
geordneter Disziplin hält. Bei der allge-
meinen Bevölkerung ist zu beobachten, 
dass, wenn man sie dazu ermutigt, gottes-
fürchtig zu sein, und dieses Bewusstsein 
sich verbreitet, dann können alle den 
Nutzen der moralischen Ordnung in der 
Gesellschaft genießen. Das war Comtes 

05AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Theorie. Wir könnten die Überlegung an-
stellen, dass die Lehren von  Śaṅkarācārya 
auch zu dieser Kategorie zählen: Imag-
inärer Theismus mit Moral.   Danach kom-
mt der wahre Theismus mit Moral. Echter 
varṇāśrama, So gegeben von Śrīla Ra-
manuja Ācārya, und andere Konzepte äh-
nlicher Art sind sowohl moralisch als auch 
wahrhaft theistisch.

Nachdem die jīva-Seele die Stufe des 
wahren Theismus auf moralischer Grund-
lage erreicht hat, ist die nächste Stufe der 
Verwirklichung für sie purna-vika sita-cet-
ana, der Vaiṣṇavismus. Der Vaiṣṇavismus 
repräsentiert purna-vika-cetana, das vol-
lständig geöffnete, vollständig erwachte 
Bewusstsein. Es ist vollständig entwickelt-
er Theismus. Er kann als „Theismus ohne 
Moral“ beschrieben werden, da Moral 
gemäß der vollständig theistischen Vor-
stellung existiert, aber die Moral an sich 
weniger Bedeutung hat. Das Leitprinzip in 
dieser Stufe ist, alles zu tun, was für den 
Dienst und die Zufriedenheit des Herrn 
notwendig ist. Ein Gottgeweihter könnte 
beispielsweise eine Blume stehlen, um sie 
dem Herrn zu opfern, damit die Person, 
die diesen blühenden Baum gepflegt hat, 
davon profitiert.



 Es ist Theismus in seiner vollständigen 
Form, so dass alles zur Zufriedenheit des 
Herrn genutzt werden kann; wenn das 
getan wird, dann ist allen geholfen.  Auf 
diese Weise erweitert sich das theistische 
Konzept so weit, dass alles für Ihn ist: Die 
Realität ist für sich selbst.  Alles gehört 
Ihm, und ist kein individuelles Besitztum. 
Es gibt nur einen Besitzer. Die bedingten 
Seelen sind sich nicht bewusst, dass sie zu 
Ihm gehören; sie sind wie Kinder, die ihren 
Beschützer nicht kennen. Aber die Gott-
geweihten wissen; sie sind sich dessen be-
wusst: „Dieser Junge weiß nicht, dass sein 
Beschützer da ist, aber ich weiß, dass es so 
ist.“ Die Gottgeweihten sind sich bewusst, 
dass alles für Ihn ist und sie nutzen alles 
auf diese Weise, und dabei tun sie allen 
Gutes. Ihr Leben, ihre Kampagne ist in 
jeder Hinsicht so, unabhängig davon, ob 
es gewöhnlichen, sogenannten religiösen 
oder moralischen Menschen schmeckt 
oder nicht. Die Gottgeweihten sind im Re-
cht, unabhängig von anderen Ansichten.

Alles ist für Ihn, für den Herrn. Śrī Kṛṣṇa 
spricht:

ahaṁ hi sarva-yajñānāṁ
bhoktā ca prabhur eva ca
na tu mām abhijānanti
tattvenātaś cyavanti te
(Śrī Bhagavad-gītā 9.24)

„Ich allein bin der Genießer, der Herr 
und das Ziel aller Opfergaben. Die-
jenigen, die Meine wahre transzen-

dentale Natur nicht erkennen, fallen.“ 

Aus dieser Sicht werden alle bedingten 
Seelen in dieser Welt – alle, einschließlich 
derer, die Meister des moralischen und 
wissenschaftlichen Wissens sind – als 
„Minderjährige“ betrachtet. Die Seele in 
Knechtschaft, jeder baddha-jīva, ist mind-
erjährig. Die „Großen“ sind jene Vaiṣṇa-

vas, die wissen, dass „alles für Ihn ist“, und 
die Konsequenz dieses Verständnisses 
ist, dass die Seele „sterben muss, um zu 
leben“. Sie wissen, dass es nur einen ein-
zigen Genießer gibt, dass alles zu Seinem 
Vergnügen, zu Seiner Befriedigung bes-
timmt ist und dass die Seele nur dann 
wirklich in der Welt des göttlichen Dien-
stes leben kann, wenn alle separaten In-
teressen und das falsche Ego gestorben 
sind. Diese Vaiṣṇavas sind die Hüter der 
gesamten Schöpfung, und sie nutzen al-
les für Ihn, zum wahren Wohle aller Men-
schen auf der Welt. 

Kannst du dir das vorstellen? Kannst du 
folgen? 

Student: Ja. 
Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Wenn du in der 

Lage bist, das zu verstehen, dann wirst du 
eine harmonische Existenz in dieser Welt 
haben.  Du wird die Dinge in der richti-
gen Perspektive erkennen.  Andernfalls 
herrscht nur Unwissenheit. Je nach Grad 
der Unwissenheit gibt es Abstufungen: 
tamaḥ, to mahā-tamaḥ, to mahā-mahā-
tamaḥ. Die Natur ist unterteilt in sattva, 
rajas und tamas, und darin gibt es viele 
Unterteilungen. Es gibt jene aus der nie-
drigsten Schicht, deren Unwissenheit 
sehr groß ist; dann diejenigen, die etwas 
darüberstehen und deren Unwissenheit 
etwas geringer ist; und diejenigen, die 
noch darüberstehen. Ebenso gibt es Ab-
stufungen unter denen, die unter dem 
Einfluss der Leidenschaft stehen, unter 
raja-guṇa; und darüber und Abstufungen 
unter denen, die unter dem Einfluss der 
höheren, sattvischen Natur stehen. Die 
nirguṇa Ebene steht über allen materiel-
len Eigenschaften. Es ist eine einheitliche 
Ebene, auf der ein Wächter jedes Glied und 
jeden Gedanken eines Menschen leitet, 
der mit dem voll entwickelten Theismus 
verbunden ist. 

06AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA



Student: Die Christen sagen, dass Chris-
tus der einzige Herr ist. 

 Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Sie sagen, es 
sind drei: Gott der Vater, Gott der Geist, 
und Gott der Erlöser, als Christus. Es gibt 
drei Phasen im Konzept des Theismus, 
gemäß dem Christentum. Im Islam, gibt 
es viele Propheten — Mohammed war 
solch ein Prophet. Die Mohammedan-
er akzeptieren meistens die Propheten 
der Judäa-Christentum-Tradition: Mo-
ses, Abraham und andere. Ihrer Ansicht 
nach war Mohammed jedoch der letzte 
Gesandte Gottes, und er wird als der be-
deutendste angesehen. Es gibt zwar eine 
gewisse Vorstellung von Gott, aber sie ist 
nicht so weit entwickelt wie in der hinduis-
tischen Ontologie oder in den Veden oder 
Upaniṣaden – den offenbarten Schriften. 
Der renommierte deutsche Gelehrte Max 
Müller sagte einmal:

„Die Upaniṣaden in Indien werden 
die ganze Welt ernähren. Die ganze 

Welt wird von ihnen vollständig ernährt 
werden;   kein Tropfen Wissen wird 

verloren gehen oder übersehen werden, 
wenn die Welt das dort aufbewahrte 

Wissen erhalten kann.”

Das war seine Schlussfolgerung. Wir 
können es folgendermaßen verstehen: 
Innerhalb eines jeden existierenden 
Phänomens, gibt es eine innewohnende, 
zentrale Position, ob es Gold, Diamanten, 
Industrie, Bildung oder Religion ist. In all 
diesen Dingen gibt es eine ursprüngliche, 
bzw. konzentrierte Position. Wir finden 
vielleicht nicht überall die voll erblühte 
Manifestation dieses Phänomens. So, im 
Fall von Religion oder Theismus, erwählte 
Gott Indien als die zentrale, bzw. höchste 
Position. Das ist nicht unvernünftig: Eine 

Universität kann nicht in jedem Dorf err-
ichtet werden, es muss ein bestimmter Ort 
dafür ausgewählt werden. Das gleiche gilt 
für ein Krankenhaus, einer Polizeistation 
und so weiter. In dieser Welt wurde also 
ein bestimmter Ort als der höchste Sitz 
der Religion, bzw., Theismus auserwählt. 
Diese Aufgabe fiel Indien zu. Wenn wir 
den richtigen Blick haben, um dies zu erk-
ennen, werden wir nicht neidisch sein:

„Warum soll es Indien sein?“ Diese 
Denkweise ist lächerlich, genauso wie je-
mand aus einem Dorf denkt: „Warum 
gibt es in unserem Dorf nur eine Grund-
schule, und in der Stadt eine Universität?“ 
Die höchste Schule für theistische Bildung 
sollte irgendwo auf der Welt liegen, und 
der auserwählte Ort war Indien. Wenn wir 
uns der Vergleichenden Theistischen Bil-
dung nähern wollen, sollten wir dies mit 
diesem Hintergrundwissen tun. Und aus 
dieser Sicht schrieb Max Müller: „Wenn wir 
in den Upaniṣaden nachschlagen, finden 
wir etwas, das Menschen jeder religiösen 
Ausrichtung zufriedenstellen wird – und 
dennoch wird der Vorrat nicht im Gering-
sten geschmälert werden.“ 

Diese Form des Wissens ist ein ewiger 
Brunnen: Sein Wasser wird immer fließen; 
der Brunnen wird niemals trocken sein.

Wo immer die universellen Wahrheit-
en der Religion zu finden sind, sollten sie 
akzeptiert werden. Wäre dies nicht der 
Fall, müssten Christen aus verschiede-
nen Nationen, beispielsweise Amerikan-
er oder Briten, sagen: „Christus wurde 
im Nahen Osten geboren; warum soll-
ten wir seine Lehren befolgen? Er wurde 
nicht auf unserem Boden geboren; seine 
Lehre stammt nicht aus unserem Land – 
warum sollten wir sie akzeptieren?“ Aber 
der geografische Unterschied ist nur eine 
Illusion, Maya. Wo immer die wahre re-
ligiöse Wahrheit zu finden ist, müssen 

07AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA



08AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

wir offen sein, sie aufgrund ihres inner-
en Wertes anzunehmen. Wir sollten uns 
nicht von der physischen, weltlichen Af-
finität – zu unserem Körper oder unserem 
Land – leiten lassen. Wir müssen uns über 
all dieses materielle Bewusstsein erheben 
und Schüler werden, mit ganzer Offenheit. 
Wir werden nach der Wahrheit suchen, 
woher sie auch kommen mag. Die Atom-
bombe wurde an einem bestimmten Ort 
erschaffen, aber bedeutet das, dass die 
Leute nicht auch versuchen sie woanders 
zu entwickeln? Ich möchte sagen: „Oh, 
sie wurde woanders erfunden – also wir 
werden sie nicht akzeptieren!“ Der Kamp-
fpanzer wurde in Frankreich während des 
ersten Weltkrieges erfunden – jetzt ist er 
überall. Die Rakete wurde ursprünglich in 
Form von Hitlers „V2“ entwickelt, existiert 

heute jedoch in ihrer weiterentwickelten 
Form überall. Und wenn selbst hier in dies-
er Welt alles einen universellen Charakter 
hat und auf diese Weise Anwendung find-
et, sollten wir dann denken, dass die spir-
ituelle Welt von einer engen, nationalen 
Art sein wird? Wird die höchste Wahrheit, 
die allen Problemen Linderung verschaff-
en kann, relativ lokalisiert sein? Vielmehr 
wird sie die universellste sein. Sie wird ein-
zigartig sein.

Student: Ein häufiges Problem ist, dass 
beispielsweise ein Christ zwar die hohe 
Stellung von bhakti (Hingabe) und Erge-
benheit als etwas über der Befreiung ste-
hendes anerkennt, aber dennoch darauf 
besteht, dass Christus der „einzige Weg“ 
ist.

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Er mag „Hing-
abe“ akzeptieren, aber Hingabe an wen? 
Hingabe kann viele Formen annehmen – 
sie kann sich auf die Familie, die Nation 
usw. beziehen. Aber der Wert der Hingabe 
hängt von ihrem Kriterium ab: Hingabe für 
was?

Student: Hingabe zu Gott.
Śrīla Śrīdhar Mahārāj: ‚Gott‘ bedeu-

tet was? Was ist das Konzept von Gott? 
Es gibt eine wolkige Konzeption und die 
klare Konzeption. Wir kommen zu einem 
klaren Konzept, was Gott ist. Wir müssen 
eine sehr genaue vergleichende Untersu-
chung durchführen, so wie wir im Labor 
die Keime und Viren genauer unter die 
Lupe nehmen. Die genaueste Untersuch-
ung wird uns das tiefste Verständnis ver-
mitteln. Was ist also Gott? Ist es etwas 
Verschwommenes – ein unbekannter und 
unerkennbarer Gott? Bedeutet Gott etwas 
Unbekanntes und Unerkennbares und 
nichts Konkretes?

Student: Die Christen sagen: „Gott ist in 
Christus offenbart.“



09AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Christus gab 
uns ein Konzept, eine Vorstellung, aber 
trotzdem, das Konzept ist verschwom-
men. So wie ein verschwommenes 
Konzept über die Sonne und den Mond 
existiert, trotzdem besitzen sie ihre eigene 
wahre Existenz. Bei näherer Untersuch-
ung werden noch viele erstaunliche Dinge 
zutage treten und letztendlich werden die 
himmlischen Körper gefunden werden. Sie 
werden in ihrer wahren Identität entdeckt 
werden. 

Student: Aber die Christen haben Angst 
weiter zu gehen, als das was Christus ges-
agt hat.

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Diese Tendenz ist 
überall zu beobachten. Sie ist auf Schritt 
und Tritt anzutreffen. Ein Mensch bleibt 
auf der Ebene des Wissens oder der Un-
wissenheit, auf der er sich befindet, hän-
gen. Das gilt nicht nur für die Religion, 
sondern überall – es ist eine Tendenz, die 
allen gemeinsam ist.

 Schüler: Diese Christen nehmen ihre 
Rechtfertigung aus der Bibel; Christus 
sagt, dass niemand zum Vater kommen 
kann außer durch ihn.

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Das ist auch sehr 
typisch: Alle Menschen in dieser Welt be-
sitzen eine Art von religiöser Autorität. 
Manche Menschen akzeptieren die Bibel, 
andere den Koran. Die Klasse der Hindus 
akzeptieren etwas anderes; die afrikanis-
chen Ureinwohner haben auch ihre Au-
torität und die Sankariten haben die ihre.  
Wenn jedoch ein Vergleich angestellt 
werden soll, müssen die Menschen ihre 
lokale Engstirnigkeit überwinden und sich 
der Sache mit offenem Geist nähern. Sie 
müssen ans Tageslicht treten, unter freiem 
Himmel, und beraten, vergleichen, ableh-
nen und akzeptieren. Wo bleibt sonst 
die Chance auf Fortschritt? Denn egal, in 

welcher Konzeption man sich gerade be-
findet, man hängt daran. So ist die Situa-
tion überall, nicht nur in der Religion. Zum 
Beispiel kann jede Nation prahlen: „Wir 
sind die erstklassige Militärmacht.“ Aber 
wenn es Krieg ist, dann wird entschieden, 
wer ist wer. Russland prahlt: „Wir haben 
die Macht die ganze Welt zu beherrschen“. 

Andere haben das gleiche getan. Am 
Anfang des zweiten Weltkrieges sagte 
Kaiser Tojo von Japan: „Wir sind auf einen 
hundert Jahre langen Krieg vorbereitet! 
Die Europäer werden gemeinsam kämp-
fen und vernichtet werden, und wir werden 
die Herrscher der ganzen Welt sein.“ Das 
war seine Prahlerei – aber wie sich zeigte, 
etwas zu denken ist eine Sache, und die 
Realität eine andere. Da war ein arabischer 
Gentleman, der ein Gottgeweihter wurde. 
Er sagte: „Von Anfang an hatte ich die Nei-
gung alle religiösen Bücher aller Nationen 
durchzugehen. Dabei stellte ich fest, dass 
die indischen Religionswissenschaftler 
räumlich und zeitlich ein riesiges Gebiet 
abdecken – das weitläufigste und älteste 
überhaupt. In der Bibel wird gesagt, dass 
die Welt vor ein paar tausend Jahren er-
schaffen wurde; aber die indische Theol-
ogie sagt, dass sehr viele Evolutionen und 
Auflösungen stattgefunden haben. So 
viele Schöpfungen und Vernichtungen ha-
ben sich im Laufe der Historie ereignet — 
das ganze Sonnensystem wurde aufgelöst 
und wieder erschaffen, und wieder auf-
gelöst. Die Historie solch gewaltiger Zeit-
spannen findet sich in diesen Schriften. 
Im Vergleich zu anderen Theologen der 
Welt wird das Thema Zeit hier sehr aus-
führlich behandelt. Auch der Raum wird 
auf diese Weise betrachtet: die Erschaf-
fung, Entstehung und Vernichtung des 
Universums; die Geschichte der großen 
Planeten, wie den Polarstern (Dhruvalo-
ka) und die Sonne.” Sowohl geografisch 
als auch historisch stellte dieser Herr fest, 



10AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

dass nichts mit den indischen theologis-
chen Büchern vergleichbar ist. Er war auch 
erstaunt darüber, dass diese ṛṣis jenseits 
dieses Körpers und jenseits dieses Uni-
versums Wissen von so anschaulicher und 
weitreichender Natur sammeln konnten, 
das aus den Ebenen jenseits der bekannt-
en Welt stammt und durch die Verfechter 
der indischen religiösen Schriften verb-
reitet wird.  So kam dieser Mann zu dem 
Schluss: „Dies muss die umfassendste al-
ler religiösen Konzeptionen sein.“ Und er 
fühlte sich berufen, auf diese Weise nach 
der Wahrheit zu suchen.

Student: Wenn Kṛṣṇa Bewusstsein das 
höchste ist, dann sieht es so aus, dass es 
für die bedingte Seele auch am schwer-

sten ist es zu erlangen. Und vielleicht ist es 
für die Geweihten aus dem Westen, oder 
für jene, die in einer nicht vedischen Kultur 
geboren wurden, besonders schwer. Man-
chmal könnte man denken, dass es leichter 
für den spirituell Suchenden ist sich Gott 
durch die Religion, in der er hineingebor-
en wurde, zu nähern – zum Beispiel dem 
Christentum. 

Śrīla Śrīdhar Mahārāj: Es ist keine 
Frage des Glaubens oder der Kultur, son-
dern des Erwachens des Bewusstseins. Es 
gibt so viele Vorstellungen von Gott. Im 
menschlichen Bereich gibt es so viele ver-
schiedene Stadien, beginnend mit dem 
Atheisten. Am Anfang ist die Seele von di-
chter Unwissenheit bedeckt, ohne Vorstel-



lung nicht einmal über das eigene 
Selbst. Dann wenn sein Bewusst-
sein immer weiter erwacht, kann 
er unterscheiden und so kann er 
die Moral anerkennen, aber noch 
nicht den Theismus. Auf dieser 
Stufe kann er erkennen, dass das 
Interesse von anderen sich nicht 
von seinem unterscheidet. 

Wenn ein Mensch ein noch 
höheres Erwachen erreicht, erk-
ennt er, dass zwischen der Um-
welt, ihm selbst und anderen eine 
Verbindung besteht, ein gemein-
sames Substrat des Bewusstseins. 

Alle stehen auf einer gemein-
samen Plattform. Und er wird 
suchen: Was ist das? Warum ex-
istiert es? Wozu dient es? Wenn 
er anfängt es zu untersuchen, 
wird er allmählich die Bedeutung 
dieser Ebene spüren, die ihn und 
seinen Nachbarn, seine Umge-
bung verbindet und die Affinität 
zwischen allen.  Bei seiner weiter-
en Suche stellt er fest, dass diese 
verbindende Ebene, in der er exist-
iert, sowohl in ihm als auch außer-
halb von ihm liegt. Sie durchdringt 
alles und ist sehr fesselnd. Er wird 
von ihrem Charme, ihrer Schönheit 
gefangen genommen. Und nun 
stellt sich die Frage nach seiner ei-
genen Beziehung zu dieser Ebene. 
Wie sieht diese Beziehung aus? Wie 
existiert sie? Dieses Ding, zu dem 
er eine solche Affinität empfindet: 
Ist es nur ein subtiles Element wie 
Luft oder Äther, oder ist es etwas 
Höheres? Denn er spürt es in sich 
selbst, in seinem Herzen, seinem 
Geist, und er verspürt eine immer 
größere Neugier, mehr darüber zu 
erfahren. 

Auf diese Weise gelangt die 
Gotteskonzeption in die Seele. 
Durch den Prozess der Elimini-
erung verbessert sich sein Wissen, 
seine Vorstellung von Gott verbes-
sert sich, und das ist Fortschritt. 
„Fortschritt“ bedeutet, an Wissen 
zu gewinnen. Durch diesen Prozess 
macht der Mensch in jedem Bere-
ich Fortschritte. Das Leben selbst 
ist dynamisch – alles entwickelt 
sich weiter, es kann nicht in ein-
er statischen Position verharren. 
Leben bedeutet also suchen, es 
kann gar nicht anders sein. In der 
Wissenschaft beispielsweise gab 
Newton ein bestimmtes Konzept, 
und dann kamen so viele andere 
und gaben ein höheres Konzept, 
das anschaulicher und umfassend-
er war. Auf diese Weise schreitet 
das Wissen voran. Genauso wie in 
dieser Welt die Grundschulen mit 
Schülern gefüllt sind, ebenso wie 
die Hochschulen, Universitäten 
und Graduiertenkollegs. Es gibt 
diejenigen in der Grundstufe, in 
der Mittelstufe und in der höch-
sten Stufe. So verhält es sich auch 
mit dem Fortschritt der Seele in 
ihrer Vorstellung von Gott. Da sind 
so viele Seelen, die in verschiede-
nen Ebenen des Erwachens weilen.

11AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA



12AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Wenn man die buddhistischen, 
christlichen, hebräischen und mus-

limischen Schriften nach etwas Greifbar-
em über den Höchsten Herrn durchsucht, 
wird man nicht fündig, da nicht einmal 
der geringste Hinweis oder das schwäch-
ste Anzeichen zu finden ist. Es gibt in der 
Tat keine konkrete Information über den 
Höchsten Herrn in den Heiligen Schrif-
ten dieser Religionen. Die Buddhisten, die 
durch und durch Atheisten sind, folgen 
der Theorie, dass nur die zeitlose Leere 
des nicht-existenten Nichts existiert, wie 
es in ihrer Heiligen Schrift Prajñāpāramitā, 

Vers 75, ausgedrückt wird, dass die Real-
ität, die kein Selbst besitzt und die essen-
zielle Natur eines Wesens, welches auch 
kein Selbst besitzt, nicht verschieden sind. 
Die christliche Bibel im Buch der Offenba-
rung, Kapitel 4, Vers 3 gibt einen Hinweis 
darauf, dass Gott, der auf einem Thron 
sitzt und seine Erscheinung einem Jaspis 
Stein ähnelt. Die hebräische Thora bes-
agt im Buch Ezechiel, Kapitel 1, Vers 28, 
dass der Herr am Tag des strömenden Re-
gens einem Wolkengebilde glich, das eine 
schwärzliche Farbe hatte. Und der mus-
limische Koran sagt in der 2. Sure, 138.: 

Von Śrīla Bhakti Pragyan Kesava Gosvāmī Mahārāj

ALLE KONZEPTE DES HÖCHSTEN HERRN 
SO NEBULÖS WIE MÖGLICH HALTEN

3



13AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

dass sie ihre Hautfarbe vom Herrn haben. 
Mohammed, der den Koran diktierte, war 
ein Beduine, dessen Hautfarbe bekann-
termaßen schwärzlich ist. Der Name Allah 
bedeutet lediglich „der Höchste”.

Mit ihren illusorischen Machenschaften 
berauben sie den Höchsten Herrn Sein-
er Macht, indem sie Seine Allmacht und 
Ewigkeit, Seinen Namen, Seine Gestalt, 
Seine Eigenschaften und Seine Spiele als 
Quelle der gesamten Schöpfung leugnen. 
Wie eine geisterhafte Erscheinung, die an 
einem strahlenden Sonnentag aufhört zu 
existieren, ist die Existenz der Dämonen 
ausgelöscht, wenn das Licht der Erkennt-
nis des Höchsten Herrn aufgeht. So wie 
ein Vampir weiß, dass seine Macht von der 
Finsternis abhängt, wissen auch die Dämo-
nen, dass ihre Macht von der Schwärze der 
Unwissenheit bestimmt wird, und wie ein 
Überlebensinstinkt achten sie stets darauf, 
die Lebewesen in der Dunkelheit der Un-
wissenheit zu halten und kontrollieren da-
her streng die öffentliche Meinung über 
die Medien, indem sie alle gegenteiligen 
Bewegungen genau beobachten und alle 
Konzepte des Höchsten Herrn so nebulös 
wie möglich halten

Durch diese Strategie wird das wahre 
Wissen über den Höchsten Herrn, ob-
wohl es in dieser Welt jenen zur Verfü-
gung steht, die danach suchen, vom Be-
wusstsein der Leute in der Realität ihres 
täglichen Lebens ferngehalten und wie in 
einem Traum verbreiten diese Dämonen 
einige flüchtige Visionen einer glorreichen 
Zukunft, um das natürliche Verlangen der 
Lebewesen, mit dem Herrn in Beziehung 
zu treten, zu besänftigen. Auf diese Wei-
se werden die Menschen betrogen und 
den Massen wird kategorisch ihre inne-
wohnende Stellung und ihr Geburtsrecht 
zu wissen, dass sie Teil und Teilchen des 
Höchsten Herrn sind, verweigert.  Lord 

Krsna, Persönlich, gibt die Erläuterung in 
der Śrī Bhagavad-gītā, Kapitel 16, śloka 5 
unten:

daivī sampad vimokṣāya
nibandhāyāsurī matā

mā śucaḥ sampadaṁ daivīm
abhijāto ’si pāṇḍava

(Śrī Bhagavad-gītā 16.5)

„Göttliche Eigenschaften sind die 
Ursache für Befreiung, und dämonische 

Eigenschaften sind die Ursache für 
die Knechtschaft. Oh, Sohn Pāṇḍus, 

klage nicht, denn du bist geboren mit 
göttlichen Eigenschaften.”

 
Heute, im Zeitalter der Moderne, se-

hen wir, dass der Māyāvādismus zu einem 
hydraköpfigen Monster in versteckter, 
getarnter Form geworden ist. In diesem 
Maschinenzeitalter breitet sich die mech-
anisch orientierte Zivilisation weit über 
verschiedene Kontinente aus, die fast au-
genblicklich über Land, Luft und Meer 
miteinander verbunden sind. Das ma-
terielle Verlangen wird immer größer, die 
materielle Vision wird immer größer, und 
der materielle Anreiz wird zur dominier-
enden Perspektive, die die totale Kontrolle 
übernimmt. Wir haben gehört, dass für 
Reisen im Weltraum mechanische Imple-
mentierungen nicht ausreichten und eine 
riesige Denkmaschine notwendig war, um 
die Arbeit des menschlichen Gehirns zu 
übernehmen. Es scheint also, dass ein vol-
lständiger Trend zur Abhängigkeit von der 
Mechanik in absehbarer Zukunft Realität 
werden wird.

Man kann also feststellen, dass sich in 
der Gesellschaft vieler Länder eine sehr 
merkwürdige und seltsame Form von 
Māyāvādismus manifestiert. Insbesondere 
in den westlichen Ländern, wo trotz ihres 
technischen Fortschritts ihre spirituelle 



14AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Entwicklung noch immer in einem sicht-
bar beklagenswerten Zustand ist. Über-
all dort, wo Kühe getötet und gegessen 
werden, kann man davon ausgehen, dass 
es sich um Dämonen handelt, und die 
Kulturen, die von dieser Art des Daseins 
abhängen, können zweifellos als  dämo-
nische Kulturen betrachtet werden. Inner-
halb des Gefüges dieser Kulturen ist der 
Māyāvādismus sehr extrem. Vom aus-
gesprochen antagonistischer Teufelsve-
rehrung und Schwarzer Magie bis zu dem 
eher passiven Formen des Atheismus und 
Nihilismus, sind die spekulativen Theorien 
und erfundenen Doktrinen, die von den 
westlichen Ländern der Mleeca und Ya-
vana vertreten werden,  unbegrenzt und 
fungieren faktisch alle als Sklaven des 
Māyāvādismus. Da keine von ihnen auf au-
torisiertem Wissen beruht, neigen sie von 
Natur aus dazu, jedes rationale, logische 
oder faktische Verständnis des Namens, 
der Gestalt, der Eigenschaften und der 
Spiele des Höchsten Herrn zu verwässern, 
zu spalten und zu verwirren. Von den fünf 
Hauptreligionen auf dieser Erde, nämlich 
Hinduismus, Buddhismus, Hebraismus, 
Christentum und Islam, kann jeder vernün-
ftige und intelligente Wahrheitssuchende 
schnell erkennen, dass alle außer dem 
Hinduismus unpersönlich sind, weil keine 
von ihnen offenbart, was die eigentliche 
Essenz jeder Religion sein sollte, nämlich 
das wahre Wissen über den Höchsten 
Herrn.

Ontologen (Lehre vom Sein – Anm. 
d. Übers.) behaupten, dass sich der 
Māyāvādismus ausschließlich von Indien 
aus über die ganze Welt verbreitet habe. 
Allzu viele westliche Gelehrte, Philoso-
phen und Chronisten haben heimlich  aus 
den alten Epen Indiens entlehnt und diese 
Geschichten so umgewandelt, dass sie zu 
ihrem eigenen Publikum und ihrer eigenen 
Kultur passten. Die Geschichte von Noahs 
Arche, die im sechsten Kapitel der Genesis 
der christlichen Bibel zu finden ist, ist ein 
Beispiel dafür und spiegelt die Geschichte 
von Matsyas Inkarnation wider, wie sie im 
Śrīmad-Bhāgavatam, Kanto 8, Kapitel 24 
offenbart wird, mit dem Unterschied, dass 
in der Bibel der Name von König Satyavra-
ta durch Noah ersetzt wird und der riesige 
Fisch, wie es das Śrīmad-Bhāgavatam ber-
ichtet, der die Bewohner des Schiffes bes-
chützte und es in Sicherheit brachte,  wird 
aus der Bibelgeschichte ausgeklammert, 
sodass sich   die Arche in der vollständi-
gen Überflutung der Erde,  ohne Segel, 
Ruder oder Antriebsmittel voran bewegt.  
Wenn man diese Analogie weiterverfol-
gt, erinnert sogar die Geschichte von Jesu 
geheimer Geburt in der Krippe, umgeben 
von Kühen, an Kṛṣṇas geheime Namens-
gebungszeremonie in einem Kuhstall und 
an den hinterhältigen Herrscher Herodes, 
der versuchte, das Jesuskind zu vernicht-
en, indem er alle Babys unter zwei Jahren 
töten ließ, was eindeutig an die Geschichte 
des Demons König Kaṁsa erinnert, der 



15AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

alle Babys in den zehn Tagen nach dem 
Erscheinen von Lord Kṛṣṇa töten ließ, um 
ihn zu vernichten, wie im 10. Canto des 
Śrīmad-Bhāgavatam berichtet wird.

Manche mögen mit Nachdruck be-
haupten wollen, dass dies reine Spekula-
tion sei und dass es unmöglich sei, dass 
diese Geschichten im Westen bekannt 
waren; aber es ist eine archäologische 
Tatsache, dass die griechische Kultur aus-
reichenden Zugang zu Mutter Indien hatte, 
wie die von dem griechischen Botschafter 
Heliodorus errichtete Heliodorus-Stambha 
und beweist, dass er ein Vaiṣṇava-Gottge-
weihter von Lord Kṛṣṇa war, zwei Jahrhun-
derte vor der Geburt Christi.

Es muss also anerkannt und an-
schließend akzeptiert werden, dass alle 
westlichen Länder durch das Medium 
Griechenland Zugang zu diesen Geschicht-
en hatten, und es ist kein Geheimnis, dass 
viele westliche Gelehrte, Philosophen und 
Autoren die alte und zeitlose Weisheit In-
diens in ihre Bücher aufgenommen ha-
ben. In der Antike ist die griechische Fabel 
von Herkules ein hervorragendes Beispiel 
dafür, und in der Neuzeit das Buch „Sid-
dhartha“ von Hermann Hesse sowie Büch-
er verschiedener esoterischer westlicher 
Organisationen wie der ‚Theosophischen 
Gesellschaft‘ und der ‚Rosenkreuzer‘ mit 
ihren in der Vedanta verwurzelten escha-
tologischen Lehren ( - vom Endschicksal 
der Menschen – Anm. d. Übers.), denen es 
deutlich an einem endgültigen Verständ-
nis des Höchsten Herrn mangelt, liefern 
dafür kurze, substanzielle Beweise.

In diesen modernen Zeiten der Täus-
chung und List, der Heuchelei und Gegen-
heuchelei, der Desinformation und Desor-
ganisation manipulieren opportunistische 
Politiker, die von eifrigen Finanzmagnaten 
kontrolliert werden, heimlich und raffiniert 
die öffentliche Meinung durch Medienma-

nipulation, um unermüdlich kurzlebigen 
Visionen von illusorischer Macht nachzu-
jagen, die in den körperlichen Konzepten 
von „Ich” und „Mein” verwurzelt sind. Sie 
sind faktisch die bevollmächtigten Ver-
treter des Māyāvādismus.

In Indien sind die Anhänger von Śiva, 
Kali, Gaṇeśa, Durgā und ähnlichen Got-
theiten, die alle die Theorie vertreten, 
dass alle Wege zu Gott führen, in Wirkli-
chkeit die unehelichen Nachkommen des 
Māyāvādismus. Der vollendete Politiker 
Akbar verbreitete die Theorie zu seinem 
eigenen Wohl, und daraus entstanden 
die Dīn-i Ilāhī-Religion. Viele Entart-
ete versuchen heimlich, durch verdeckte 
Maßnahmen in die Vaiṣṇava-Gemeinde 
einzudringen. Beispiele hierfür sind die 
āula, bāula, karta-bha ja, cūḍādhārī, nāgarī, 
neḍā, daraveśa, sāṅi, sakhībhekī, Ativāḍī, 
sahajiyā und andere missratene Formen 
der Entartung, die alle überzeugten An-
hänger des Māyāvādismus sind.Sie alle 
glauben nicht an die göttliche Form des 
Höchsten Herrn und alle sind Leugner der 
śāstra der autorisierten Schriften, die die 
Realität der Existenz des Höchsten Herrn 
Kṛṣṇa bestätigen, die sich in Seinem Na-
men, Seinem Ruhm, Seiner Gestalt, Seinen 
Eigenschaften, Seinen Inkarnationen und 
Seinen Spielen zeigt. 

Nach dem Erscheinen von Śrī Caitanya 
Mahāprabhu, waren jene die nach Ihm er-
schienen, wie  Ramānanda, Kabir, Nanak, 
Dadu und ähnliche,  die sich der Syn-
these verschrieben hatten,  auch heimli-
che Māyāvādis. Selbst der viel gepriesene 
Svami Vivekānanda folgte diesem Syn-
theseansatz, indem er sich dafür entsch-
ied, das reine, unverfälschte Vedanta zu 
meiden und stattdessen eine verwäs-
serte Version der Vision der universellen 
Brüderlichkeit für alle zu präsentieren, un-
abhängig von Qualifikationen, die auf ve-



16AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

dischen Prinzipien basieren, was den Māyāvādi-Konsens, dass alles eins 
ist, fördert. Wie viele Abweichungen müssen wir noch erleben, die alle 
aus dem Māyāvādismus hervorgehen? Wie vielen verzerrten Wahrneh-
mungen muss die unvergängliche vedische Kultur noch ausgesetzt sein?

All dies wurde im 19. Jahrhundert von Śrīla Bhaktivinode Ṭhākura und 
nach ihm von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prab-
hupāda akribisch aufgeführt und aufgedeckt, die wie Löwen furchtlos 
und entschlossen diese Betrüger herausforderten und unerschrocken 
besiegten, wo immer sie ihre gefallenen Köpfe erhoben. Śrīla Bhakti Sid-
dhānta Sarasvatī Śrīla Prabhupāda 
errichtete 64 Tempel, einen für jedes 
der 64 Glieder des hingebungsvol-
len Dienstes. Er weihte über 60.000 
(sechzigtausend) Vaiṣṇava-An-
hänger ein. Er predigte nicht nur 
den Gauḍīya-Vaiṣṇavismus, son-
dern auch das sanātana-dharma 
und lobpreiste die Authentizität des 
Vedanta. Durch śāstra-Verifizierung 
zerstörte er die illusorischen An-
sichten der Māyāvādis mit all ihren 
Begleiterscheinungen und Lastern. 
Er tat dies, um die Finsternis der Un-
wissenheit zu vertreiben, und hatte 
zweifelsfrei nachgewiesen, dass der 
Höchste Herr Kṛṣṇa die Grundlage 
aller Schöpfung ist, das ultimative 
Ziel aller Bemühungen und dass der hingebungsvolle Dienst zu Ihm die 
natürliche, innewohnende Stellung eines jeden Menschen und das All-
heilmittel der menschlichen Existenz ist.

Selbst in den spirituell heidnischen westlichen Ländern, in denen 
der Epikureismus (Maximierung d. Lust, Minimierung v. Leid – Anm. 
D. Übers.) grassiert und das ultimative Ziel des Lebens die Anhäufung 
von Reichtümern ist, sandte Śrīla Prabhupāda seine Schüler aus, um 
den Heiligen Namen Kṛṣṇas und die saṅkīrtana-Mission Śrī Caitanya 
Mahāprabhus, der selbst vor 400 Jahren allwissend voraussagte, was 
Vrindavan das Ṭhākura in seinem Śrī Caitanya Bhagavat wie folgt zitiert, 
treu zu verbreiten:

pṛthivīte āche yata nagarādi-grāma
sarvatra pracāra haibe mora nāma

„In ebenso vielen Städten und Gemeinden, so wie es sie überall auf 
dieser Erde gibt, wird mein Heiliger Name verkündet werden.”



17AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

„Klopfet an, so wird euch aufgetan“ 
(NT, Lukas 11.9-10 Anm. d. Übers.) so 

heißt es in der Heiligen Bibel.
 Lass uns mal sehen, was das bedeutet. 

Wir können sofort sagen, dass die durch-
schnittlichen Leser der Bibel diesen Vers 
in einem ganz anderen Licht verstehen als 
die indischen Transzendentalisten.

Die offensichtliche Bedeutung von 
diesem Text, und das ist die Interpreta-
tion fast aller Menschen, lautet, - dass, 
wenn wir uns geduldig und beharrlich 
bemühen, dann können wir unser Ziel 
erreichen und unser gewünschtes Objekt 
erwerben. Da wir die Mittel haben und es 
innerhalb unserer Reichweite liegt, liegt 
es also ganz bei uns, das ersehnte Objekt 
zu bekommen. Nichts anderes zählt, um 
unser Verlangen zu erfüllen. 

Wir geben zu, dass an der obigen 
Erklärung viel Wahres dran ist und es in 
fast allen Fällen mehr oder weniger zutrifft. 
Wir müssen jedoch sagen, dass in dieser 
Aussage nicht die ganze Wahrheit liegt. 
Obwohl diese Interpretation in Bezug auf 
die Bemühungen um weltliche Dinge teil-
weise akzeptiert werden kann, kann sie im 

Fall von spirituellen Angelegenheiten so 
nicht zugelassen werden; darüber hinaus 
wurde die obige Wahrheit in Bezug auf die 
spirituelle Wahrheit ausgesagt. In welcher 
spirituellen oder materiellen Sphäre auch 
immer die obige Aussage angewendet 
werden mag, in seiner populären Inter-
pretation wird ein Faktor im Allgemeinen 
leider ignoriert – das ist derjenige der die 
Tür öffnet.

Die Bemühungen, in unterschiedlichem 
Ausmaß und mit unterschiedlichen Meth-
oden anzuwenden, liegen zweifellos bei 
jeder einzelnen Person. Aber das Urteil 
der Richtigkeit, Ernsthaftigkeit, Intensität 
und Aussagekraft der Methode, sowie die 
Freiheit darauf zu reagieren, hängt jedoch 
ausschließlich von der Barmherzigkeit des 
Hausherrn hinter der Tür ab, in dessen 
Händen sich der Schlüssel befindet.

Der Herr kann aus seiner Güte heraus 
antworten. Er kann die Tür öffnen und den 
Anklopfenden hereinlassen. Er kann ihm 
Dinge zeigen, und ihm alles geben, was 
er möchte. Der Anklopfende kann klopfen 
und bitten so lange er möchte, jedoch liegt 
es am Herrn ihm Gehör zu schenken und 
ihm zu öffnen oder eben nicht. Der Herr 

„KLOPFET AN, SO WIRD EUCH AUFGETAN”

4

(SREE SAJJANA-TOSHANI, DER HARMONIST Juni 1929 Band XXVII. INDEX No. 3)

Von Prof. Jatindra Mohan Ghose



18AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

hat in dieser Angelegenheit die absolute 
Freiheit und Autorität. Er kann auch nicht 
die Tür aufbrechen und sich so Zutritt ver-
schaffen. Selbst in dieser materiellen Welt 
wird es vielleicht einem von hunderten 
gelingen eine fremde Türe aufzubrech-
en. Ganz zu schweigen, wenn man ´dann 
versuchen möchte das Tor zum transzen-
dentalen Reich des Herrn mit Gewalt zu 
öffnen.

Die Bemühungen der sterblichen 
Wesen erreichen das Himmelstor nicht so 
leicht. Um die wahre Bedeutung der oben 
zitierten Passage richtig zu verstehen, 
müssen immer zwei Dinge berücksichtigt 
werden, nämlich die Freiheit eines Individ-
uums, zu klopfen und zu beten und die 
absolute Freiheit des Herrn, Barmherzig-
keit zu zeigen.

Wir sind freie bewusste Wesen und 
können frei entscheiden, ob wir etwas 
tun wollen oder nicht. Wenn wir die rich-
tige Wahl treffen und den richtigen Weg 
gehen, werden wir aufblühen und glück-
lich werden, ansonsten werden wir leid-
en. Wir können uns dafür entscheiden, 
die Wahrheit zu erkennen und können 
zum Herrn beten, dass Er sie uns offen-
bart. Aber unser Wunsch und unser Geb-
et, sollten aufrichtig und leidenschaftlich 
sein, und unsere Bemühungen müssen 
auf das richtige Ziel gerichtet sein. Unsa-
chgemäße Methoden und fehlgeleitete 
Bemühungen führen nur zu Enttäuschun-
gen. An der Stelle entsteht jetzt die Not-
wendigkeit sich einem Experten, der die 
Wahrheit kennt und der ein angemessen-
er Führer sein kann, zu unterwerfen und 
ihn um Hilfe zu bitten. Er kennt die rich-
tige Methode - die wiederum die ewige 
Methode ist - und ist kompetent, den au-
frichtig Suchenden richtig zu beraten und 
zum endgültigen Ziel zu führen. Unsere 
individuelle Freiheit wird durch die Unter-

weisung und Führung eines Experten, den 
wahren Präzeptor nicht ausgeschlossen. 
Sie impliziert eher die richtige Anwend-
ung der Freiheit. Es ist unsere freie Wahl, 
uns ihm zu unterwerfen, um wahre und 
ewige Freiheit zu erlangen. Die Erkenntnis 
der Wahrheit ist die höchste Freiheit. Dies-
er Gehorsam einem guten Präzeptor, bzw. 
Experten gegenüber, bleibt bestehen, 
auch wenn wir die Wahrheit gefunden ha-
ben.

Die Absolute Wahrheit oder Gott offen-
bart sich immer selbst, das heißt, sie ant-
wortet durch den geeigneten Lehrer, der 
auf derselben transzendentalen Ebene 
mit Ihm Gemeinschaft hat, und sein ewig 
verbundenes Gegenstück ist. Da wir uns 
in dieser begrenzten Welt mit begrenz-
ten Kapazitäten befinden, reichen unsere 
armseligen Bemühungen nicht aus um die 
weltliche Begrenzung zu transzendieren. 
Es ist die Barmherzigkeit und Hilfe des 
geeigneten Lehrers, der ewig die Rolle des 
Erretters spielt und unsere Bemühungen 
akzeptiert und ergänzt und sie bis zu den 
Heiligen Füßen Gottes weiter reicht.

Unser Klopfen erreicht die Tür nur durch 
den Präzeptor -den Erretter. Die prak-
tische Bedeutung unseres Klopfens ist 
ernsthafter und vollständiger Gehorsam 
und Hingabe zu den Füßen des von Gott 
gesandten Erretters, auf dieser Erde. Dann 
und nur dann haben wir richtig und sicher 
angeklopft. Jetzt können wir wirklich und 
ziemlich sicher eine Antwort erwarten, 
und auch die Antwort macht sich jetzt auf 
den Weg zu uns. Aufrichtigkeit und Ern-
sthaftigkeit werden je nach dem Verhält-
nis der Hingabe zum Präzeptor festgelegt. 
Es mag jetzt Gott gefallen, die Tür zu öff-
nen-- Es ist eine Tatsache, dass unter sol-
chen Umständen, bzw. dem vollendeten 
Gehorsam, Gott antwortet und dem lei-
denschaftlichen Jünger die Tür zu Seinem 



19AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Mysterium und Seiner Schönheit aufreißt. 
Ihm steht es absolut frei, Barmherzigkeit 
zu zeigen und die Tür zu öffnen, doch 
wenn der geeignete Lehrer oder der Ret-
ter die unterworfene Seele bis zur Tür mit-
nimmt und zu seinen Gunsten appelliert, 
dann wird Gott sein Privileg zurückhalten 
und den Gottgeweihten mit seiner unend-
lichen Barmherzigkeit der Offenbarung 
segnen. Dies ist gemeint, wenn man sagt, 
dass Gott, der Absolute Herr des Univer-
sums, Sich Seinem Gottgeweihten (ihren 
Wünschen) unterwirft.

So klopft man richtig an und die Tür 
wird sich öffnen. Indische Transzendental-
isten, wahre Gottgeweihte verstehen den 
oben zitierten Text der Bibel nur in diesem 
Sinne – was wirklich die wahre Bedeutung 
des Textes ist.

 Es wird in den srutis erklärt: - Wahrheit 
ist nicht durch bloße mentale Spekulation 
erreichbar, weder durch außerordentliche 
Verdienste noch durch umfangreiches 
Lernen. Die Wahrheit kann nur von dem 
erreicht werden, den die Wahrheit er-
wählt, d.h. Er freut sich zu bevorzugen. Zu 
ihm (dem Begünstigten oder dem Auser-
wählten) offenbart sich die Wahrheit (Kat. 
Upa. 1-2-23).

Es ist für ein gewöhnliches Geschöpf 
nicht möglich, dieses Ziel unabhängig von 
der Anweisung und Unterstützung des 
geeigneten Lehrers zu erreichen. Das Ge-
heimnis des erfolgreichen Klopfens und 
Gebets ist einem gewöhnlichen Menschen 
unbekannt, da es sich um etwas handelt, 
das zu einer Ebene jenseits des Geistigen 
und darüber gehört und alle gewöhnli-
chen menschlichen Verständnisse über-
trifft. Auch wenn es noch so viele geistige 
Aktivitäten sind und weltliches Studier-
en, beides hat keinen Nutzen, um die 
Dinge der spirituellen Ebene zu verste-
hen. Dementsprechend ist eine bestim-

mte Richtung der Disziplin unabdingbar 
notwendig, um sich für die Aufnahme in 
das himmlische Königreich zu qualifizier-
en, um zu lernen, wie man sich über die 
Ebene der geistigen Existenz erhebt, um 
ewig auf der spirituellen Ebene zu leben. 
Der wahre Lehrer - der spirituelle Führer 
- kann einen Menschen trainieren und be-
fähigen, sich über die sterbliche geistige 
und körperliche Existenz zu erheben, so 
dass der Mensch das Tor der Wahrheit er-
reichen und richtig anklopfen kann.

Wie oben gesagt wurde, befindet sich 
dieser gute Lehrer, obwohl er im menschli-
chen Gewand erscheint, und sich schein-
bar, wie ein gewöhnlicher Sterblicher be-
wegt, immer auf der spirituellen Ebene. 
Jedoch steigt er aus seiner Barmherzigkeit 
in diese Welt herab. Er ist fest in der abso-
luten Wahrheit verankert und vollkommen 
kompetent, alle Fragen zu beantworten 
und alle Zweifel eines aufrichtigen Such-
enden zu beseitigen, zu erleuchten und 
den Weg aufzuzeigen. Es ist der Lehrer, 
der den hingegebenen Suchenden em-
porhebt. Die einzige Bedingung für seinen 
selbstlosen und unschätzbaren Dienst ist 
die absolut selbstlose und vollkommene 
Hingabe des Suchenden. Natürlich kann 
ein so geeigneter Lehrer - ein Sad Guru 
- nicht an jeder Straßenecke gefunden 
werden. Jedoch ist er für einen aufrichtig 
Suchenden immer verfügbar. Durch die 
unendliche Barmherzigkeit Gottes ist 
er immer da, um solchen Suchenden zu 
helfen. Und es ist ein sehr merkwürdiges 
geheimes und unergründliches göttliches 
Gesetz, dass ein solcher Lehrer nur von 
einem ernsthaften und aufrichtigen Such-
enden und keinem anderen erkannt wird.

Des Weiteren gibt es ein anderes Ge-
setz, das besagt, dass, wann immer der 
barmherzige Gott geneigt ist, Sich zu of-
fenbaren (Wahrheit) tut Er das über den 



20AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

ācārya, den guten Präzeptor, der sein vertrauenswürdiger ewiger Diener ist. Er kreiert 
ein starkes Verlangen nach solch einem ācārya - dem spirituellen Lehrer, und einen au-
frichtigen Glauben und das Vertrauen auf den ācārya - im Geist des Wahrheitssuchers. 
Wenn jemand solch einen ācārya seinen Glauben schenkt, dann schön und gut. Wenn 
nicht, ist er dazu verdammt, lange lange in dem Netz der Dunkelheit der Unwissen-
heit herumzutasten, bis er dazu gebracht wird, Vertrauen in den immer barmherzigen 
ācārya zu setzen und Schutz zu suchen. Was auch immer und wie viel auch immer 
dagegen gesagt werden mag, dies ist die göttliche Ordnung. Es geht nicht anders.

Der Suchende ergibt sich nun dem geeigneten Lehrer und wird sein Schüler. Auch 
der Lehrer akzeptiert ihn und setzt ihn auf eine Disziplin, die in eine bestimmte Rich-
tung führt. Er ist jetzt auf dem Weg zum Tor der Wahrheit und macht mit der ständigen 
und uneingeschränkten Hilfe des Lehrers bei jedem Schritt Fortschritte in Richtung 
Ziel. Der wahrhaftige gute Lehrer bringt ihm bei, wie man sich nähert und anklopft. 
Dann nähert er sich allmählich, kommt und klopft schließlich an. Der Herr freut sich 
jetzt über seine aufrichtige und bedingungslose Hingabe und öffnet gnädig die Tür 
zum Reich der Wahrheit und der ewigen Glückseligkeit. Er wird aufgenommen und 
hier beginnt das neue, aber ewige spirituelle Leben des Gottgeweihten, indem er un-
unterbrochen direkt dem Herrn dient und schlussendlich mündet er in den Ozean der 
vollkommenen Glückseligkeit. Auch hier befindet sich der Gottgeweihte neben seinem 
immer barmherzigen Lehrer, der ihm ebenso großzügig alle Anweisungen und Mögli-
chkeiten gibt, diese Glückseligkeit zu genießen.

Der Suchende lernt zuerst, wie er anklopfen soll und dann klopft er. Die Tür öff-
net sich, und er darf hinein und sieht sich der unendlichen Wahrheit gegenüber. 
Die Tür fliegt auf und er findet sich im Angesicht der unendlichen Wahrheit wieder. 
Dieses Licht, in dem die indischen Transzendentalisten diese Bibelstelle verstehen, 
wird nur diejenigen ansprechen und verständlich sein, die fest an Gott, als auch an 
den guten Lehrer glauben - dem wahren Diener Gottes.

Die reinen Vaiṣṇavas sind in Wahrheit die universellen gurus, und 
als solche sollten alle jivas unter ihre göttlich autorisierte spirituelle 

Zuständigkeit kommen, um von ihnen geführt zu werden.

Der Harmonist – Sree Sajjanatoshani VOL.XXXVIII No. 11



21AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Hier folgt der Kommentar von Śrīla 
Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvami 
Ṭhākura Prabhupāda über den Vers 
aus dem Śrī Caitanya-caritāmṛta 
Madhya Lila 15/163.

Von  Śrīla Bhakti Siddhānta 
Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākur 

Prabhupāda

DAS CHRISTENTUM 
ERKLÄRT VON DEM 

PRABHUPĀDA

5

In den westlichen Ländern glauben die Christen, dass der großmütige 
Herr, Jesus Christus der einzige guru ist, der in dieser Welt erschien, 

um die Last der Sünden von den jivas auf sich zu nehmen. Aber die 
Gefährten von Śrī Gaura wie Śrī Vāsudeva Datta Ṭhākura und Śrī Haridā-
sa Ṭhākura sind unendlich Millionen mal fortgeschritten und liberaler als 
Jesus Christus, weil sie  vaiṣṇava prema-bhāva lehrten, damit alle Men-
schen im Universum Wohlergehen erlangen können.

Śrī Vāsudeva Datta Ṭhākura hat selbstlos weltliche Eigeninteressen 
aufgegeben und das spirituelle Wohlergehen anderer sowie sein eigenes 
durch den Dienst zu Viṣṇu vorzüglich in Einklang gebracht. Vāsudeva 
Datta erkannte Śrī Gaurasundara sowohl als die ultimative Realität an, 
die sowohl frei von jeder Illusion ist, als auch die ursprüngliche Persön-
lichkeit Gottes ist und trug auf seinen Schultern die Last der materiellen 
Krankheit aller jīvas – ihre Indifferenz gegenüber Kṛṣṇa – und nicht nur 
ihre Sünden, sondern, noch viel schlimmer, ihre unzähligen schreckli-
chen Vergehen. So betete er aufrichtig mit Geist, Körper und Worten, 
dass die jīvas von der Krankheit der materiellen Existenz befreit werden. 
Dieses Beispiel von Mitgefühl übersteigt bei weitem die Vorstellungsk-
raft der größten karmīs und jñānīs, nicht nur jene in dieser Welt, sondern 
in allen vierzehn Welten.



22AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Da die jīvas, die aufgrund ihrer Verb-
lendung eine falsche Auffassung über 
ihre Identität haben, und deshalb zu 
Gewalt neigen, verehren und idealisieren 
karma und jñāna in der Welt der Dual-
ität; so werden die meisten von ihnen zu 
schlechten karmīs und schlechten jñānīs. 
Als diese jīvas hören, dass Vāsudeva Datta 
Ṭhākura, der Diener der spirituellen Welt, 
für sie in die Hölle gehen will um dort für 
sie zu leiden, zollen ihm diese Personen, 
die von angeborener Bosheit und einer 
dualistischen Weltanschauung getrieben 
sind, großen Respekt und betrachten ihn 
als einen gewöhnlichen frommen karmī 
oder jñānī. Aber das Mitgefühl von Dat-
ta Ṭhākura für die jīvas is unendlich Mil-
lionen Mal größer als das, was schlechte 
karmīs und schlechte jñānīs sich vorstellen 
können. Dies ist keine voreingenommene 

Übertreibung oder Interpretation, son-
dern eine klare Darlegung der Wahrheit. 
Wahrlich, die Welt ist durch die Ankunft 
solcher Diener Gauras gesegnet, durch 
die nicht nur diese Erde, sondern alle jīvas 
überall ein glückliches Schicksal erfahren 
haben. 

Die Zungen eloquenter Redner erre-
ichen Vollkommenheit, indem sie die Ei-
genschaften der Geweihten Lord Caitan-
yas preisen. Und die Federn von Dichtern 
und Historikern, die weltliche Forschun-
gen aufgegeben haben, erreichen ihren 
größten Erfolg, wenn sie die Eigenschaften 
dieser mahā-bhāgavatas beschreiben, die 
von selbstloser Hingabe zum Herrn durch-
drungen sind. Sie sind die „Größten unter 
den Großen” und die „Herrlichkeit unter 
den Herrlichen”, die Diener des überaus 
großmütigen Śrī Kṛṣṇa Caitanya. 



23AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Das Folgende ist ein Auszug von Śrīla 
Bhakti Siddhānta Sarasvatī Gosvami 
Ṭhākura Prabhupāda aus Prabhupādas 
Upadesamrita..

Frage: Jesus Christus ist ein jagad-gu-
ru (höchster spiritueller Meister). Seine 
Lehren reichen aus, um uns ein glücksver-
heißendes Schicksal zu gewähren, warum 
brauchen wir also einen lebenden sādhu 
(mahānta-guru)?

Antwort: Wir akzeptieren beide, sow-
ohl jagad-guru, als auch mahānta-guru. 
Wenn man nur einen jagadguru-vāda, 
akzeptiert, dann können viele anarthas 
entstehen. Jemand wird jetzt vielleicht 
mahātmā Jesus als jagad-guru akzeptier-
en und möchte seinen Fußspuren folgen, 
betrachtet aber einen mahānta-guru als 
unnötig. Man sollte jedoch überlegen, ob 
so eine Person in der Lage ist den Lehren 
von Jesus Christus zu folgen. Die Lehr-
er-Schüler- Nachfolge eines großen spir-
ituellen Meisters (mahānta guru-param-
parā) überbringt uns voller Barmherzigkeit 
die Unterweisungen Bhagavāns und der 
jagad-guru ācāryas. Ähnlich, die mahān-
ta-gurus überbringen den Strom des Gan-
ges von reinem hingebungsvollem Dienst 
(śuddha bhakti) der von den Lotosfüßen 
Bhagavāns ausgestrahlt wird und legen 
ihn in unsere Hände und auf unseren Kopf. 
Wenn es diesen Strom nicht geben würde, 
dann könnte ein gewöhnlicher, schwach-
er und armer Mensch, wie ich es bin, den 
Himālaya niemals berühren, weil ich ihn 
nicht erklettern kann. Darüber hinaus wird 
bei einer Blockade der Gebirgsbäche im 
Himalaya das verschmutzte Wasser aus 
anderen Bächen oft als heiliges Wasser 
angenommen. Ungefähr vor zweitausend 
Jahren predigte mahātmā Jesus über viele 
spirituelle Themen. Wenn seine Lehren 

nicht durch das Medium einer bona fide 
Lehrer-Schüler Nachfolge kommt, dann 
muss man versuchen seine Lehren über 
Bücher und geschriebenen Unterweisun-
gen zu verstehen und dann ist es möglich, 
dass die spirituellen Prinzipien des mahāt-
mā Jesus missverstanden und missinter-
pretiert werden. Es ist sogar möglich, dass 
man zu einer Schlussfolgerung gelangt, 
die der Wahrheit widerspricht, und dass 
sich diese auf andere überträgt.

Ein mahānta-guru ist auch ein jagad-gu-
ru, und er ist auch eine Erweiterung ver-
gangener jagad-gurus. Ein mahānta-guru 
wird zum jagad-guru durch das Medium 
der Lehrer-Schüler-Nachfolge und über-
mittelt uns gütiger Weise das transzen-
dentale Wissen.  Solch ein guru wird uns 
niemals betrügen oder schmeicheln; er will 
keine weltlichen Dinge von uns. Er ist frei 
von materiellen Wünschen und verbreitet 
ausschließlich die spirituelle Wahrheit. 



24AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Das Folgende ist ein Auszug aus einem 
Vortrag über die Gauḍīya-Philosophie 
von Śrīla Bhakti Siddhānta Sarasvatī 
Gosvami Ṭhākura Prabhupāda in der 
Albert Hall, Kalkutta, am 11. August 1929.  

MAHĀNTA-GURU UND
EKA-JAGADGURU-VADA 

Es gibt einen Unterschied zwischen den Nicht-dualen Konzept des  mahānta-guru 
in Gauḍīya-darśana und dem eka-jagadguru-vada der Tradition, die mahātmā Jesus 
Christus folgt. Mahānta-guru bezieht sich auf den gegenwärtig anwesenden spirit-
uellen Meister. Eka-jagad-guru-vada bezieht sich auf die Theorie, dass es nur einen 
einzigen spirituellen Meister für die ganze Welt und für alle Zeiten gibt. Die eka-jagad-
guru-vadis werden keinen anderen guru akzeptieren, außer mahātmā Jesus. Wenn ein 
mahānta in einer späteren Periode der Geschichte erschien und ihnen die Lehren ihres 
eigenen früheren jagad-gurus zu Ohren kamen, dann waren sie nicht bereit, ihn als 
jagad-guru oder Bhagavat-prakāśa-vigraha, den bevollmächtigten Vertreter Bhaga-
vāns, anzuerkennen.

Wenn man die Ansichten der eka-jagadguru-vadis akzeptiert, dann wird man dav-
on abgehalten den ungebrochenen Strom des śrauta-pranali, dem Kanal durch den 
der transzendentale Klang herabkommt, zu folgen, weil sie den mahānta-guru der 
Gegenwart vermeiden. Ein Mensch kann vielleicht Jesus erst 1900 Jahre nach seinem 
öffentlichen Wirken als jagad-guru akzeptieren und versuchen, die idealen Lehren Jesu 
zu erforschen, wobei er überzeugt ist, dass diese nur in den Schriften zu finden sind. 
Wenn jedoch die Ohren eines Menschen nicht vollständig von den Anweisungen eines 
im vollen Bewusstsein und direkt lebenden mahānta-gurus aus der śrauta-paramparā 
erfüllt sind und wenn durch solch ideales Hören das asmita (ahamta: das Gefühl des „Ich-
Seins”) des Bewusstseins nicht belebt wird (anuprāṇiti), dann entstehen verschiedene 
Arten von manodharma (mentale Spekulation). Dieses manodharma kann uns  von 
der Absoluten Wahrheit und noch weiter von den tatsächlichen Lehren des mahātmā 
Jesus entfernen. Daher wird im Gauḍīya-darśana zwar die Nicht-Dualität von Śrī Gu-
rudeva akzeptiert, aber in der von Bhagavān inspirierten śrauta-paramparā kommen 
Seine Gefährten zu uns, und lassen uns das höchste bewusste mantra zuteilwerden, 
indem sie es in unser Ohr eingeben. Auf diese Weise befreien sie uns von unserem 
manodharma. Ich kann die Lotusfüße eines mahānta-gurus nur durch die Gnade jenes 



25AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

mahānta-gurus berühren, der mir barmherziger Weise begegnet ist. Die Lotosfüße 
des mahānta-gurus und die Lotosfüße des jagad-gurus die zu verschiedenen Zeiten in 
der śrauta-paramparā erscheinen, sind ein nicht-duales Prinzip der Realität und nicht 
verschieden von den Lotosfüßen des gurus aller jagad-gurus, Śrī Kṛṣṇa. Die Theorie der  
eka-jagad-guru vada, kann sie von der ursprünglichen Konzeption zu Fall bringen.  Mit 
dem Konzept der Nicht-Dualität des mahānta-gurus, der mir  barmherziger Weise im-
mer als guru-padapadma erscheint, kann dieser, inspiriert von Bhagavān, nicht einmal 
um Haaresbreite vom tatsächlichen satya-dharma des śrauta-mārga (Weg des Hörens) 
abweichen. Durch den Strom der guru-parampara beginnt das von Bhagavān inspir-
ierte bhakti-siddhanta seine Reise von den Füßen Śrī Kṛṣṇas und erreicht ihr Ziel, das 
Bewusstsein einer zum Dienst geneigten Person (sevonmukha cetanata), genau in ihrer 
innewohnenden Natur (vastavi ka-svarūpa).

Im Folgenden finden Sie Auszüge aus 
einem Interview von Albert Suthers von 
der Ohio University mit Śrīla Bhakti Sid-
dhānta Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prab-
hupāda, das später in ‚The Harmonist 
(Sree Sajjana Toshani)‘ im Januar 1929 
veröffentlicht wurde.

Frage: Haben die Anhänger Kṛṣṇa‘s 
die Obszönität der Stein-Meißelungen an 
vielen Hindu-Tempeln gefördert?

Antwort: Diejenigen, die tatsächlich 
Kṛṣṇa verehren, befürworten niemals Un-
anständigkeiten. Alle Sittlichkeit und Mor-
al sind ausschließlich auf die Lotosfüße 
Śrī Kṛṣṇas beschränkt. Das höchste Mo-
ralempfinden der unverfälschten Seele 
besteht in ihrer Liebe zur Überseele. Und 
die Kulmination dieser reinen Liebe wird 
nur in den Geweihten Kṛṣṇa’s gefunden. 
Die besten moralischen Regeln, wie sie 
der verehrungswürdige Jesus predigte, re-
ichen nicht annähernd an das Prinzip der 



26AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

amourösen Liebe der Geweihten Kṛṣṇas 
heran, die ihm dienen.

Frage: Eure Heiligkeit scheint eine 
voreingenommene Sichtweise einzune-
hmen, wenn Sie sagen, dass die guten 
moralischen Grundsätze Christi nicht an-
nähernd an „die Moral“ der amourösen 
Liebe der Geweihten Kṛṣṇas heranreichen.

Antwort: Gewiss nicht. Wir behaupt-
en, größere und bessere Christen zu sein 
als die Menschen im Westen. Unser Urteil 
beschränkt sich nicht nur auf die weltliche 
Moral. Die Moral des Objekts spirituel-
ler Liebe transzendiert die übernatürliche 
Moral, die wiederum die weltliche Moral 
übertrifft. Wenn die christliche Moral da-
durch vervollkommnet wird, kann man sa-
gen, dass sie die richtige Nahrung erhält. 
Für die reine Seele, die auf der transze-
ndentalen moralischen Ebene der Liebe 
verankert ist, erscheint die säkolere Moral 
auf die Kleinheit von Pygmäen reduziert 
zu sein. Es gibt jedoch weder ein Gefühl 
der Gleichgültigkeit noch eine Bindung an 
diese weltlichen Moralvorstellungen. An-
dererseits warten alle Moralvorstellungen 
wie Dienstmädchen hinter den spirituel-
len Moralvorstellungen um verherrlicht 
zu werden und dem Herrn der transze-
ndentalen Liebe dienen zu dürfen. Der 
Charakter eines Menschen, der spirituelle 
Liebe kultiviert, ist niemals frei von Moral. 
Wer der Moral feindlich gegenübersteht 
oder von ihr abgefallen ist, kann niemals 
ein spiritueller Mensch sein. Im Flammen-
schein des Ideals in der Lehre von Śrī Cait-
anya Deva wird verkündet, dass Zügello-
sigkeit keine Hingabe ist. Der greifbare 
Beweis dafür findet sich, wenn wir über 
den Charakter Śrī Caitanya Devas oder 
der Anhänger an Seiner Seite nachden-
ken. Die Personen im Bereich der weltli-
chen Moral, welche sich mit weltlichen 

Vergnügungen und deren Entsagung be-
fassen, werden mit ihrem begrenzten Ver-
stand nicht in der Lage sein zu erfassen, 
in welchem Maße die amourösen Spiele 
Krsnas, die von dem erhabenen Gefolge 
hochrangiger Persönlichkeiten mit streng 
enthaltsamem Charakter, wie den Gottge-
weihten Śrī Caitanya Devas, wie Śrī Rupa, 
Śrī Sanātana, Śrī Raghunātha Dasa, Śrī Ra-
ghuntha Bhaṭṭa, Śrī Gopāla Bhaṭṭa, etc. 
gepriesen werden, vom höchsten moralis-
chen Prinzip gefördert und von der gesa-
mten Moral des Universums in höchstem 
Maße geehrt werden.

Frage: Ich habe gerade viele subtile 
Wahrheiten aus der Wissenschaft und Phi-
losophie der Religion gehört. Bitte geben 
Sie mir eine Vorstellung von diesen kom-
plexen Themen.

Antwort: Das grundsätzliche Prinzip 
im Vaiṣṇavismus ist, dass, wie groß auch 
immer ein Gelehrter oder intellektueller 
Riese sein mag, er wird niemals in der Lage 
sein die einfachsten Punkte der Vaiṣṇa-
va Philosophie wertzuschätzen. Sie ha-
ben bestimmt von der indischen Heiligen 
Schrift mit dem Namen “Gīta” gehört, die 
in der zivilisierten Welt in viele Sprachen 
übersetzt wurde. Darin ist ein śloka, in 
dem gesagt wird, dass die Vaiṣṇava Phi-
losophie nur zu begreifen ist, wenn man 
sich bedingungslos hingibt, wahrhaftige 
Fragen stellt und eine dienende Haltung 
hat. Nur mit einer solchen Herangehens-
weise und mit diesen drei Grundlagen als 
Unterrichtsgebühr geben die Professoren 
der Vaiṣṇava-Philosophie Unterweisun-
gen über die korrekten philosophischen 
Wahrheiten. Diese Professoren werden 
niemals von irgendwelchen weltlichen Un-
terrichtsgebühren in Versuchung geführt. 



27AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Frage: Die Gīta hat die Doktrin von der 
Seelenwanderung aufgenommen. Was 
sagt die Vaiṣṇava Philosophie darüber?

Antwort: Die Gīta ist von der Vaiṣṇa-
va Philosophie nicht zu trennen. Im Śrī-
mad-Bhāgavatam wurde die wahre Be-
deutung der Doktrin, nämlich die der 
Wiedergeburt der Seele, vollständig of-
fenbart. Das Christentum hat das Prinzip 
der Wiedergeburt mit der Begründung 
abgelehnt, dass die Menschen, wenn sie 
sie akzeptieren würden, ihre sündigen 
Neigungen nicht mehr zügeln, sondern 
sich in ihrem gegenwärtigen Leben nach 
Belieben ihren Lastern hingeben würden, 
in der Erwartung, dass sie ihre Sünden, 
Schuld und Verfehlungen dieses Lebens 
im Laufe der folgenden Leben wieder 
gutmachen könnten. Das Śrīmad-Bhāga-
vatam hat diesem Prinzip jedoch seine 
wahre Bedeutung verliehen, indem es ihm 
eine viel umfassendere wissenschaftliche 
und philosophische Bedeutung gegeben 
hat. Es lehrt uns, dass es dringend not-
wendig ist, die Hingabe zu Gott ernsthaft 
anzunehmen und zu kultivieren, solange 
wir noch über das menschliche Leben 
verfügen, das in den nächsten Leben nicht 
so leicht zu erlangen ist, ohne auch nur 
einen einzigen Moment davon mit an-
deren nutzlosen Beschäftigungen zu ver-
schwenden. Wenn wir die Lehre von der 
Seelenwanderung nicht akzeptieren und 
die Anweisung des Śrīmad-Bhāgavatam 
nicht befolgen, dann können wir die alles 
verschlingende Katastrophe nicht über-
winden, die darin besteht, dass wir die 
Materie als einzigen Gegenstand unseres 
Interesses betrachten, der seinen Schlund 
weit geöffnet hält.  

Obwohl die meisten Christen die 
Seelenwanderung nicht anerkennen, ha-
ben doch viele intellektuelle Größen der 
christlichen Welt mehrfach gezeigt, dass 

sie diese Lehre akzeptieren. Sogar in der 
Bibel finden wir: “….und als Jesus vorbei 
ging, sah er einen Mann, der von Geburt 
an blind war. Als seine Schüler ihn fragten: 
„Meister, wer hat die Sünde begangen? 
Dieser Mann oder seine Eltern, so dass er 
blind geboren ward?” Es kann beobachtet 
werden, dass einige christliche Väter klare 
Unterweisungen über die Seelenwan-
derung abgaben. Origenes sagte: „Ent-
spricht es nicht eher der Vernunft, dass 
jede Seele aus bestimmten geheimnisvol-
len Gründen in einen Körper eingeführt 
wird, und zwar entsprechend ihren Ver-
diensten und früheren Handlungen?“ „Ich 
bin sicher, dass ich, so wie Sie mich hier 
sehen, schon tausendmal gelebt habe und 
noch tausendmal wiederkommen werde“, 
sagt Goethe. 

 Was die Griechen „Metempsychose“ 
nannten oder was im Englischen „Trans-
migration“ (im Deutschen „Seelenwan-
derung“- Anm. d. Übers.) heißt, wurde 
einst mehr oder weniger im antiken 
Griechenland, Ägypten und vielen Orten 
im Westen anerkannt. Manche sagen, dass 
die Apostel von Christus dem Großen ge-
zwungen waren die Lehre von der Seelen-
wanderung aufzugeben, weil diese nicht 
in Einklang stand mit ihren früheren und 
späteren Schlussfolgerungen. Doch kein 
Rationalist unter den Christen war in der 
Lage, diese Lehre der Seelenwanderung 
auf der Grundlage solider Argumente zu 
widerlegen; im Gegenteil, die meisten von 
ihnen mussten sie sogar anerkennen.

Heredotus, Pindar, Plato usw., haben sie 
alle akzeptiert. Huxley, der illustre Wis-
senschaftler des neunzehnten Jahrhun-
derts, hat in seinem religiösen Werk 
“Evolution und Ethik” geschrieben: „Nur 
äußerst vorschnelle Denker lehnen es auf-
grund seiner grundlegenden Absurdität 
ab, ebenso wie die Evolutionslehre selbst, 



28AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

nämlich die Lehre von der Seelenwan-
derung, die in der realen Welt verwurzelt 
ist und sich auf die Unterstützung des 
bedeutenden Arguments der „Analogie“ 
stützen kann.

 Professor Lutoloski hat gesagt: „Ich 
kann meine Überzeugung hinsichtlich ein-
er früheren Existenz auf Erden vor meiner 
Geburt nicht aufgeben und bin überzeugt, 
dass ich nach meinem Tod wiedergebor-
en werde, bis ich sämtliche menschlichen 
Erfahrungen assimiliert habe. Dabei habe 
ich vielfach sowohl männliche als auch 
weibliche Rollen eingenommen, war re-
ich und arm, frei und versklavt und habe 
somit grundsätzlich alle Formen men-
schlicher Existenz durchlebt.” Aber solche 
Seelenwanderungstheorien der Empiriker 
des Westens oder der westlichen Philos-
ophen des 17. und 18. Jahrhunderts wie 
Franciscus Mercurius van Helmont, Licht-
enberg, Lessing, Herder, Schopenhauer 
usw. oder von Jallaluddin Rumi aus der 
Sufi-Sekte Persiens oder von den Theos-
ophen oder der indischen Nyaya-Philos-
ophie unter dem Aphorismus: „Aus dem 
Verlangen nach der Muttermilch, ge-
wohnt aus dem früheren Leben“ oder aus 
der buddhistischen Doktrin von der Ver-
nichtung der Materie – diese sind durch 
verschiedene feindselige Argumente an-
greifbar und, da sie ihren Ursprung in in-
duktiven Konzepten haben, unvollständig 
und unvollkommen. Die Schlussfolgerung 
des Śrīmad-Bhāgavatam in dieser Hinsicht 
ist jedoch vollkommen fehlerfrei und be-
deutsam. Da die Vaiṣṇava-Philosophie den 
Königsweg zum Erlangen höchster Glück-
seligkeit sogar im gegenwärtigen Leben 
aufzeigt, besteht keine Notwendigkeit, auf 
zukünftige Leben zu warten. Als solche ist 
die Vaiṣṇava-Philosophie völlig frei von 
allen Streitigkeiten voller nutzloser Rätsel 
über die Lehre der Seelenwanderung. 

Frage: Ich kann die überragende 
Vorzüglichkeit der Vaiṣṇava-Philosophie 
unter den indischen Philosophien erken-
nen. Aber meiner Meinung nach scheint 
die Akzeptanz der Götzenverehrung in 
der Vaiṣṇava-Philosophie, wie auch in 
den anderen indischen Philosophien, ein 
Makel zu sein.

Antwort: Götzenverehrung wurde in 
der Vaiṣṇava Philosophie noch nie akzep-
tiert: auf der anderen Seite, es wurde 
mehr oder weniger in den anderen Phi-
losophien akzeptiert, zumindest geistig, 
wenn auch nicht in so vielen Worten. In 
dem Wort ‘Bhagavān’ (Gott) sind alle 
Vorzüge vereint, die es in der menschli-
chen und übermenschlichen Konzeption 



29AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

gibt. Die Existenz von Majestät, d.h. die 
äußersten Begrenzungen, sowohl der 
Unermesslichkeit, als auch der Kleinheit 
ist eine Charakteristik Gottes.  Die zweite 
Charakteristik ist Seine Allmacht. Wenn 
man das Wort ‘Allmacht’ versteht, als 
das was dem menschlichen Intellekt be-
greifbar ist, oder was für den Menschen 
möglich ist, dann liegt man falsch. Gott ist 
allmächtig, denn was nach menschlichem 
Verstand unmöglich ist, liegt im Bere-
ich der unergründlichen Macht Gottes. 
Aufgrund Seiner unergründlichen Macht 
ist Er gleichzeitig beides, sowohl mit als 
auch ohne Gestalt. Man würde Seine un-
ergründliche Macht leugnen, wenn man 
sagen würde, dass Er keine Form haben 
kann oder dass Er keine ewige Form hat, 
und nur vorübergehend eine Form besitzt, 
die am Ende nicht mehr da ist. Er erscheint 
in Seiner ewig jugendlichen Gestalt  einer 
befreiten Seele, die mit dem Dienst Seiner 
Kräfte vertraut ist. Die Kontemplation auf 
die Formlosigkeit ist eher unnatürlich und 
besitzt keine differenzierte Excellenz. Gott 
ist immer all-Tugend, all-Herrlichkeit und 
all-Schönheit. Seine Schönheit ist nur für 
das transzendentale Auge sichtbar. Gott 
ist die transzendentale Realität, rein, voll 
und fühlend - bewusst in Seiner Essenz, 
und das fühlende, bewusste Wesen ist 
Seine Form.

Es ist wahr, dass Gott keinen materiel-
len Körper besitzt, aber Er hat Seinen sat 
(ewigen) cit (all-fühlend - bewusst) ānanda 
(aller-glückselig) transzendentalen Körper, 
nur sichtbar für das klare Auge (frei von 
Materie).  Für das materielle Auge ist Gott 
formlos, aber für das transzendentale 
Auge ist Er sichtbar mit Seinem Körper des 
cit-all-bewusst und fühlend. Die moor-
tis (oder murtis – Formen des Körpers), 
die von denen vorbereitet und verehrt 
werden, die diesen cit-Körper Gottes nicht 
mit ihrem wahren und ewigen Auge gese-

hen haben, das mit dem Collyrium der 
Liebe Gottes geläutert wurde, sind natür-
lich Götzenbilder, und alle Verehrer dieser 
Götzenbilder müssen Götzendiener sein. 
Die Verehrung von moortis Gottes, die aus 
der Vorstellungskraft heraus geschaffen 
wurden, kann als Götzendienst bezeichnet 
werden. Angenommen, ich, der ich Jacob 
nicht gesehen habe, mache aus meiner 
Vorstellung heraus ein moorti von ihm [sic], 
dann ist dieses moorti keine Nachbildung 
seiner Gestalt. Außerdem, wenn Jacob ein 
Geschöpf dieser Welt ist, dessen Körper, 
Geist und Seele voneinander verschieden 
sind, dann unterscheidet sich sein Foto, 
das nur eine Nachbildung seines materi-
ellen Körpers ist, von seiner ewigen und 
innerlich wahren Gestalt.

Aber Gott mit Seinem sat-cit-ānanda 
Körper ist nicht so; Sein Körper und Seine 
Seele sind nicht verschieden voneinander; 
noch unterscheiden sich Sein Name und  
Seine Seele, Seine Gestalt und Seine Seele, 
Seine Eigenschaft und Seine Gestalt, Seine 
Eigenschaft und Seine Seele, Sein Spiel 
und Seine Seele, Sein Spiel und Seine Ge-
stalt, Sein Spiel und Seine Eigenschaften 
voneinander. Wenn ein reines Wesen oder 
eine reine Seele diese ewige Form Gottes 
sieht und sie in seinem eigenen reinen 
Gefäß empfängt und dann diese transze-
ndentale Form aus seinem Herzen heraus 
in die Welt setzt, um die innewohnende 
und wesentliche wahre Form Gottes zu 
erleuchten, verdient dies niemals, als 
Götzenbild bezeichnet zu werden. So 
wie Gott persönlich durch Seine unfass-
bare Macht, wenn Er in diese phänome-
nale Welt herabkommt, vom Einfluss Ma-
yas unberührt bleibt, so bleibt auch Seine 
wahre Gestalt, wie sie dem reinen Wesen 
Seines Geweihten offenbart wird, über 
Maya erhaben, obwohl sie hierher herab-
stieg. Aus diesem Grund bezeichnet die 
Vaiṣṇava-Philosophie śrī-moorti als Seine 



30AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

„archavatara” (verehrungswürdige 
Herabkunft).  

Die Vorstellung von Gott, dass 
Er formlos sei, steht im Gegen-
satz zu Seiner essentiellen Form. 
Das ist ebenso verhängnisvoll für 
jemanden, der eine falsche Vor-
stellung über die Form Gottes hat, 
obwohl er fähig ist, Seine wahre 
Form wahrzunehmen. Solche 
unbedeutenden Vorgänge finden 
statt, bevor man zur wirklichen En-
tität gelangt, und so tappt man nur 
im Dunkeln. Das śrī-vigraha der 
Vaiṣṇava-Philosophie kann nichts 
anderes, als ein direkter Hinweis 
auf die essentielle Gestalt Gottes 
sein. In einem unvollkommenen 
Vergleich könnte man sagen, dass 
sie ein Stellvertreter der essentiel-
len Gestalt Gottes ist, die sich der 
Wahrnehmung des materiellen 
Auges entzieht, so wie es in Kunst 
und Wissenschaft grobstoffliche 
Darstellungen der unsichtbaren 
Materie gibt.

Wie können diejenigen, die 
keine Liebe zu Gott im Herzen tra-
gen, die die wahre Funktion der 
Seele und die Wissenschaft der 
wahren Erkenntnis über die Real-
ität ist, etwas anderes glauben, als 
dass die  śrī-moortis (śrī-vigrahas) 
Götzenbilder sind? Die Überlegun-
gen der Vaiṣṇava-Philosophie sind 
sehr feinsinnig. Diese haben durch 
echte wissenschaftliche Analyse 
gezeigt, dass diejenigen mehr 
oder weniger Götzenanbeter sind, 
die sich entweder als Anhänger der 
Lehre von der Formlosigkeit Gottes 
oder der Lehre von seiner materi-
ellen Form bekennen. So wie die-
jenigen, die der Materie Göttlich-

keit zuschreiben und sie verehren, 
wie die Feueranbeter unter den 
unzivilisierten Völkern oder die 
Verehrer der Planeten wie Jupiter, 
Saturn usw. in Griechenland, grobe 
Götzenanbeter sind, so sind auch 
die anderen, die alles jenseits der 
Materie für formlos erklären und 
die Lehre der Nichtunterscheidung 
propagieren, gleichwertige oder 
sogar noch größere Götzenan-
beter.

Die Henotheisten, bzw., jene, die 
einen der vedischen Gottheiten 
verehren, oder die fünf Gottheiten 
(pañcopāsanā genannt) verehren 
imaginäre Ikonen und betrachten 
sie als Gott. Ihrer Ansicht nach be-
sitzt Gott keinen sat-cit-ānanda-vi-
graha, und da es ohne eine Form 
kein Objekt der Kontemplation ge-
ben kann, muss man sich eine Form 
vorstellen, um leichter über das 
Objekt meditieren zu können. Sie 
alle sind Götzenanbeter. Ebenso ist 
das Verhalten einiger yogis und an-
derer als Götzenanbetung anzuse-
hen, die, um ihr Herz zu reinigen 
oder die Funktionen des Geistes zu 
verbessern, sich einen Gott vorstel-
len und über eine imaginäre Form 
Gottes kontemplieren. Diejenigen, 
die jīvas als Gott betrachten, sind 
die blasphemischsten Götzenan-
beter, denn sich irgendetwas Welt-
liches oder eine Form als Gott 
vorzustellen, ist Götzenanbetung.



31AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Von Śrīla Sacidananda Bhaktivinoda Ṭhākura

6

„Gott zu lieben” ist ein Kurzer Arikel, geschrieben in Englisch von  Bhaktivinoda Ṭhāku-
ra im Jahr 1871, wo er bhakti (Liebe) als die Religion der Seele beschreibt. Das Werk 
basiert auf der Lehre Jesu Christi: „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von gan-
zem Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft und deinem ganzen Gemüt, 
und deinen Nächsten wie dich selbst”.

(Tajpur Journal, Friday, August 25, 1871)

Es war Christus, der zuerst gesagt hat: „Du sollst den Herrn, deinen Gott, lieben von 
ganzem Herzen, von ganzer Seele und mit all deiner Kraft und deinem ganzen Gemüt, 

und deinen Nächsten wie dich selbst.“ Das ist in der Tat eine Absolute Wahrheit; aber 
verschiedene Menschen interpretieren diese edle Aussage verschieden. Die Äußerun-
gen aller großen Männer sind schön, aber etwas geheimnisvoll – wenn man sie ver-
steht, bringen sie einem die Wahrheit näher, andernfalls bleiben sie bloße Buchstaben, 
die „töten“. Der Grund für dieses Geheimnis liegt darin, dass Menschen, die innerlich in 
ihrer Annährung zu Gott fortgeschritten sind, gewöhnlich Offenbarungen empfangen, 
die für diejenigen, die hinter ihnen zurückbleiben, nur Geheimnisse sind. Die Stufen 
des Fortschritts ähneln sehr den Kreisen des Spiritualismus, die zwar keine reale Basis 
besitzen, aber dennoch vieles über die allmähliche Entwicklung der Seele erklären. 

Wir haben verstanden, dass einige Spiritualisten behaupten, dass sich Materie, wenn 
sie sublimiert wird, in Geist verwandelt. Diese Theorie widerspricht jedoch jeder in-
neren Überzeugung. Materie ist Materie, und Geist ist Geist; das eine kann nicht das 
andere bilden. Der Geist ist zweifellos eine höhere Existenzform, auch wenn wir in un-
serem gegenwärtigen Zustand materieller Gefangenschaft nicht vollständig verstehen 
können, in welcher Beziehung der Geist genau zu Materie, Raum und Zeit steht.

GOTT ZU LIEBEN



32AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Abgesehen von der Metaphysik haben 
wir uns entschieden, dass die menschliche 
Seele immer höher steigt und Dinge ver-
stehen kann, von denen wir derzeit keine 
Ahnung haben. Unter Beachtung dies-
er wichtigen Regel empfing und sprach 
Christus Jesus von Nazareth die oben zi-
tierten Worte. Den Lesern, die etwas über 
dem Durchschnitt liegen, lehren diese 
Aussagen Jesu, dass der Mensch Gott von 
ganzem Herzen lieben soll (im Sinne der 
Zuneigung, die in allen Kindern spürbar 
ist, im Gegensatz zu Hass), mit ganzem 
Verstand - Geist (d. h. mit dem Verstand 
- Geist, der das Gute erkennt, im Gegen-
satz zur Unwissenheit darüber), mit seiner 
ganzen Seele (d. h. mit dem Prinzip der 
menschlichen Beschaffenheit, das den All-
mächtigen verehrt und seine eigene Un-
sterblichkeit spürt) und mit all seiner Kraft 
(d. h. mit aller aktiven Arbeit) lieben soll. 

Den Inspirierten jedoch offenbaren sich 
hinter diesen heiligen Worten des inspir-
ierten Jesus weitere, tiefere und erhabe-
nere Bedeutungen. Er lehrt den Men-
schen, Gott zu lieben, und nicht, Gott zu 
kennen, zu ergründen, zu hassen oder 
über ihn nachzudenken. Er sagt uns, dass 
der Mensch in seinem absoluten Zustand 
weder der Intellekt noch der Körper ist, 
sondern die reine Seele selbst.

Die Essenz der Seele ist Weisheit und 
ihre Handlung ist die Absolute Liebe. Der 
absolute Zustand des Menschen in sein-
er absoluten Beziehung zu Gott ist abso-
lute Liebe. Liebe allein ist die Religion der 
Seele und konsequenterweise des ganzen 
Menschen. Der Schüler fragt hier: „Was 
habe ich mit dem Herzen zu tun? – ‚Mein 
Herz liebt es die Sonne lächeln zu sehen, 
die süßesten Speisen zu kosten und einem 
Tanz zuzuschauen‘“. Jesus antwortet tief-
gründig: „Ja, du musst Gott mit ganzem 
Herzen lieben. Dein Herz rennt nun an-

statt zu Gott zu anderen Dingen, aber du 
musst es wie ein störrisches Pferd behan-
deln, versuche deine Gefühle zu Gott zu 
lenken.“ Das ist eine der vier Prinzipien der 
Verehrung, bzw., was in der Vaiṣṇava Liter-
atur als śānta-rasa bekannt ist. Dann sagt 
der Schüler: „Mein Herr, der Intellekt nim-
mt mich woanders hin und nicht zu Gott, 
das heißt, er will mich zum Positivismus 
führen; bitte unterweise mich, was kann 
ich tun?“  Ja”, antwortet Jesus, du musst 
Gott mit deinem ganzen Verstand lieb-
en, d. h. wenn du wahrnimmst, begreifst, 
dich erinnerst, dir vorstellst und überlegst, 
darfst du nicht ein trockener Denker sein, 
sondern musst lieben. Nur die Liebe kann 
die Trockenheit des Intellekts mildern. Du 
musst deinen Intellekt für alle guten und 
heiligen Dinge entwickeln, indem du die 
Wahrheit, die spirituelle Schönheit und 
die Harmonie liebst.” Das ist die zweite 
Phase der Vaiṣṇava Entwicklung, die den 
dāsya-rasa genannt wird. Der Schüler 
fragt dann, ob die Entwicklung der Gefüh-
le und des Intellekts für ihn ausreichend 
seien. Daraufhin sagt der Herr: „Du musst 
Gott auch mit deiner Seele lieben, d. h. 
du musst dich in spiritueller Verbindung 
mit Gott wahrnehmen und in deinen er-
habensten Stunden der Verehrung heilige 
Offenbarungen empfangen.“ Dies wird 
als śakya-rasa der Vaiṣṇavas bezeichnet – 
die Seele nähert sich Gott in heiliger und 
furchtloser Verehrung.

Der Schüler befürchtet, dass er in ein-
er solchen Lage verloren und nicht mehr 
handeln könnte. Da spricht der Heiland 
folgende Worte: „Du musst Gott mit dein-
er ganzen Kraft, bzw., deinem ganzen Wil-
len lieben – du irrst dich, wenn du glaubst, 
dass du deine aktive Existenz verlieren 
wirst – du wirst sie umso mehr gewinnen. 
Arbeite für Gott und zu Gott, nicht aus ei-
gennützigen Ansichten heraus, sondern 
durch einen heiligen freien Willen (der al-



33AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

lein die Stärke des Menschen ausmacht), sich mit reiner Liebe identifi-
zierend, wird deine Aufmerksamkeit vollständig in Anspruch genom-
men.” Das ist eine allgemeine Beschreibung von bhakti. Jesus fährt fort 
und spricht: „Du musst den Menschen als deinen Bruder lieben. Daraus 
lässt sich die vierte Phase der Liebe ableiten, nämlich das Gefühl, dass 
alle Menschen Brüder sind und Gott ihr gemeinsamer Vater ist. Das ist 
vātsalya-rasa in seiner ersten Stufe der Entwicklung. 

Bhakti (Liebe) wird somit in der allerersten Entwicklungsstufe des 
Menschen in Form des Herzens wahrgenommen, dann in Form des 
Geistes, dann in Form der Seele und zuletzt in Form des Willens. Diese 
Formen zerstören sich nicht gegenseitig, sondern harmonisieren auf 
wunderschöne Weise zu einer reinen Konstruktion dessen, was wir den 
spirituellen Menschen oder das Ekānta der Vaiṣṇava-Literatur nennen.

Hinter dieser Tatsache verbirgt sich jedoch eine noch erhabenere 
Wahrheit, die nur wenigen offenbart wird, die dafür bereit sind. Wir mei-
nen damit die spirituelle Verwandlung der Seele in eine Frau. In diesem 
erhabenen und hohen Zustand kann die Seele die Süße einer unauflösli-
chen Verbindung mit dem Gott der Liebe kosten. Die fünfte oder höch-
ste Stufe der Vaiṣṇava-Entwicklung ist das, was wir mādhurya rasa nen-
nen, und nur darüber berichtet der schönste Teil der Vaiṣṇava-Literatur 
so ausführlich. Diese Phase des menschlichen Lebens, so geheimnisvoll 
sie auch ist, ist nicht für alle erreichbar, nein, wir sollten sagen, für nie-
manden außer „Gottes eigenen“. Sie liegt so weit außerhalb der Reich-
weite gewöhnlicher Menschen, dass Rationalisten und sogar gewöhnli-
che Theisten sie nicht verstehen können, ja, sie gehen sogar so weit, sie 
als etwas Unnatürliches zu verspotten.

„Oh Gott! Offenbare allen Deine kostbarsten 
Wahrheiten, damit die Deinen nicht zu den Fanatikern 

und Verrückten gezählt werden und die gesamte 
Menschheit als „die Deinen“ anerkannt wird.”



AUSGABE 03 DIE GÖTTLICHE STIMME VON ŚRĪ GAUDIYA GURUVARGA

Datum der Erstveröffentlichung als e-book:
Donnerstag, 15. Januar 2026 – Makara-saṅkrānti + 
Gaṇgā Sagar Snāna Mela (Baden im Ganges)

BENGALISCH, HINDI

youtube.com/@chetanarjagaran
instagram.com/chetanarjagaran/
facebook.com/profile.php?id=61555893463392
www.chetanarjagaran.com/
www.echoesofabsolute.com/

ENGLISCH 

youtube.com/@BhaktisiddhantaOrg
instagram.com/sbsvst.en
facebook.com/sbsvst.en
shyamdasbaba.com
www.echoes-of-eternity.com
t.me/gaudiyadarshan	 (audio Harikatha)
t.me/shyambabasloka	(slokas by Srila Shyam Das Babaji Maharaj)

DEUTSCH 

youtube.com/@sbsvst_it_de
facebook.com/derharmonist.de
www.derharmonist.de

ITALIENISCH 

youtube.com/@sbsvst_it_de
instagram.com/sbsvst.it/
facebook.com/sbsvst.it
www.shyamdasbaba.it
t.me/prabhupadtold	 (audio Harikatha)

PORTUGIESISCH 

youtube.com/@sbsvst_br
instagram.com/sbsvst.br/
facebook.com/sbsvst.br

RUSSISCH 

youtube.com/@BhaktisiddhantaOrg 
instagram.com/sbsvst.ru/
facebook.com/sbsvst.ru/

 Hauptadresse: 
Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Vāṇī Sevā Trust  

Sri Radha Kunda area, Kaushik colony, Sri Vrindavan Dham, U.P. India.

Niederlassung 1:
Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Vāṇī Sevā Trust

Jalangi (Sarasvati) Riverside building, Hulor Ghat colony, 
Sri Mayapur Dham, Navadvip, District-Nadia, W.B. 741315 , India.

Niederlassung 2:
Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta Vāṇī Sevā Trust

Sri Godrumdvip (Sri Navadvip Dham) adjacent to Panchayet Office building (neben dem Gebäude 
des Panchayet Office), Svarup Ganj, the main Bus Route connection (die wichtigste Buslinien-

verbindung) Navadvip Ghat und Krsna Nagar city (or station - Bahnhof). District-Nadia, W.B. 741315

Niederlassung 3:
Goshala - Sri Shyam Go Dham

Suvarna Vihar (Gosh para, near water tower – nahe am Wasserturm) Godrumdvip, Post Office 
Amghat, P.S. Krsna Nagar Katwali Tana. Kontaktnr. zuständig für den Goshala

Tarun Krsna Prabhu –  ‪+91/9832781479

http://t.me/shyambabasloka


Gauḍīya Goṣṭhī Patiḥ Śrī Śrīla Bhakti Siddhānta 
Sarasvatī Gosvāmī Ṭhākura Prabhupāda hat gesagt:

„Die Vaiṣṇava-Philosophie spricht über wahre Weisheit. 
Wahre Weisheit wird nicht von rivalisierenden Lager wie 
das zeitweilige und schwankende Wissen der Empiriker 
besiegt; dies ist das besondere Merkmal der Vaiṣṇava-
Philosophie. Die Philosophien, die  auf dem Fundament 

des Empirismus aufgebaut sind, werden abgelehnt, 
erweitert und verändert, so wie Erfahrungen zunehmen 

oder abnehmen. Wenn die Zivilisation fünftausend 
Jahre alt ist, wird die dreitausendjährige Zivilisation als 

unvollkommen angesehen; und die siebentausendjährige 
Zivilisation wird als eiterentwickelt betrachtet; und in 

zehntausend Jahren wird sie sich noch weiter verändern 
und erweitern. Die Vaiṣṇava-Philosophie, die auf dem 

dem festen, unveränderlichen Fundament der wahren und 
vollkommenen Weisheit aufbaut, ist nicht geeignet für 
Veränderung und Reformation durch Streitigkeiten, die 

wie Bälle, hin und her getreten werden.“ 
 

 (aus ‘Der Harmonist’ oder ‘Sajjan Toshani’)


